
 1 

Sollen wir die Kirche reten?  
Pfarrer sein zwischen Machbarkeitsillusion und Trauerverarbeitung 
 
Zusammenfassung 
Die Mitgliederzahl der Kirche in den Niederlanden hat sich im letzten halben Jahrhundert 
halbiert (von 80 % auf 40 % der Bevölkerung). Die übliche Reak�on der Kirchen darauf war: 
Pläne schmieden und eine schnelle Lösung suchen, so wie: die Theologie modernisieren, 
Gotesdiensten aufpeppen, einen Platz in der Gesellscha�  versuchen ein zu nehmen usw. 
Diese Strategien konnten den Niedergang nicht au�alten. Manchmal sogar das Gegenteil. 
Wer die Kirche als Unternehmen betreibt, macht aus Gläubigen Konsumenten.  
Wenn wir den Verlust der Kirche als einen Trauerprozess betrachten, dann ist die Haltung der 
Kirche eine des „Verhandelns“ – in dem Glauben, dass es immer noch Stellschrauben gibt, an 
denen wir drehen können. Aber vielleicht ist es sinnvoller, die Realität so zu akzep�eren, wie 
sie ist, den Verlust zu betrauern und dann zu sehen, welche Hoffnung wir wirklich haben. 
Hoffnung ist nicht dasselbe wie Op�mismus, um Vaclav Havel zu zi�eren. 
 

1. Realitätscheck 
Ich bin jetzt seit über dreißig Jahren als Pfarrer in den Niederlanden tä�g. In all den Jahren 
habe ich miterlebt, wie die Kirche zurückging: an Mitgliederzahlen, an finanziellen Miteln, an 
Zahl von Taufen und Hochzeiten und so weiter. Jede Woche werden in den Niederlanden 
zwei Kirchengebäude geschlossen. Und diese Rate dür�e sich im Laufe des nächsten 
Jahrzehnts mindestens verdoppeln. 
 
Ist es ein neues Phänomen, dass ich das jetzt anspreche?  Nein, aber natürlich habe ich es 
gesehen, aber gleichzei�g habe ich es nicht gesehen. Und das hate als Ursache, dass ich 
dachte, man könne noch etwas dagegen tun. Besonders als ich jung war. Die niederländische 
Übersetzung von Bob Dylans Lied „The �mes they are a-changing“ enthält den Satz, an die 
ältere Genera�on gerichtet: 
 

Deine schöne Vergangenheit war blu�g und lasch. 
Wir werden diese Fehler vermeiden. 
denn es wird andere Zeiten geben. 

 
So fühlte es sich an, als ich jung war: unsere Genera�on könnte es besser machen und es 
würde wahrscheinlich gut ausgehen. In diesen Jahren sah ich viele missionarische Ideen. 
Tatsächlich habe ich selbst voll daran teilgenommen. Moderne Gotesdienste, neue 
Katechesemethoden, Kircheneröffnungen, Gemeinscha�smahlzeiten – ich könnte so 
weitermachen.  
 
Bis 2018. Bis ich den Bericht „Got in den Niederlanden“ las – eine soziologische 
Religionsstudie, die alle zehn Jahre wiederholt wird. Diese Studie enthielt eine ähnliche 
Grafik wie diese. Mit den harten Zahlen: Die niederländische Bevölkerung war zwischen 1970 
und 2010 um 30 % gewachsen, aber die Zahl der Kirchenmitglieder war um 30 % gesunken. 
Es ging um drei Millionen Mitglieder, die die Kirchen verloren haten. Zum ersten Mal gab es 
in den Niederlanden auch weniger Menschen, die sich als Christen betrachteten, als 
Menschen, die nicht Christen waren. 
 



 2 

 
 
 
 

Wer sich diese Grafik genauer anschaut, wird feststellen, dass die Linie – insbesondere in den 
letzten vierzig Jahren, in denen ich Pfarrer war – unheimlich gleichmäßig nach unten verläu�. 
Als unsere Kirche im Jahr 2004 ihren Schwerpunkt verstärkt auf missionarische Ak�vitäten 
legte, kam es zu keiner Beruhigung. Als evangelische Kirchen zu wachsen begannen, gab es 
kein Nicken. Es gab keine Beschleunigung, als der unbeliebte Johannes Paul II papst wurde, 
und keinen Aufschwung, als Franziskus Papst wurde. Es scheint, dass alle unsere 
missionarischen Interven�onen überhaupt keine Wirkung gezeigt haben. 
 

2. Trauerarbeit 
Dann dämmerte mir die Erkenntnis: Wir verlieren sowieso etwas – wir verlieren die Kirche. 
Und wenn man etwas verliert, ist Trauer eine normale Reak�on. Plötzlich fiel mir ein, dass 
die Psychiaterin Kübler-Ross in den 70er Jahren gezeigt hate, dass ein Mensch beim Trauern 
verschiedene Phasen durchläu�: Leugnen, Au�egehren, Verhandeln, Resignieren und 
Akzep�eren. Heutzutage geht man davon aus, dass es sich nicht um Phasen handelt, sondern 
um „Traueraufgaben“, die sich überschneiden und gleichzei�g au�reten können: die 
Wahrheit annehmen, den Schmerz spüren, sich an eine neue Situa�on anpassen und den 
Lebensfaden wieder aufnehmen. 
Ich fragte mich, was es mir bringen würde, wenn ich diesen Trauerprozess über das 
Verschwinden des kirchlichen Lebens durch diese Brille betrachten würde. Es war nicht 
schwer, die verschiedenen Arten von Trauer zu erkennen. Ich stoße zum Beispiel auf Beispiele 
für Verleugnung. „Ja, es ist jetzt Ebbe, aber es wird noch eine Flut geben“, sagen manche. Es 
gibt auch diejenigen, die den Rückgang nicht leugnen, aber dem Schmerz aus dem Weg 
gehen, indem sie sagen, dass die Quan�tät zwar abnimmt, die Qualität aber zunimmt.  



 3 

Mit Schock wurde mir klar, dass ich hauptsächlich jemand aus der driten Phase bin, dem 
Verhandeln. Jemand, der schwer erkrankt, kann „verhandeln“, indem er sich selbst davon 
überzeugt, dass es sicherlich ein experimentelles Medikament oder eine Diät gibt, die ihm 
helfen wird. So dachte ich dreißig Jahre lang, wir häten noch Knöpfe zum Drehen. Waren all 
die Missionspläne, in die ich und unsere Landeskirche so viel Energie und Zeit inves�ert 
haten, nicht nur eine Möglichkeit, den Schmerz zu verdrängen? Und was wäre, wenn wir, 
anstat zu verhandeln, das tun würden, was Kübler Ross empfiehlt: die Realität in ihrer Fülle 
zu akzep�eren und diese Realität dann in etwas Gutes zu verwandeln? Mein Buch ist auch für 
mich selbst ein Gedankenexperiment, um herauszufinden, wie weit wir kommen können, 
wenn wir diesem Weg folgen. 
 

3. Stellschrauben, die nicht funktionieren 
Als eher ak�vis�sch denkender Mensch musste ich zugeben, dass mein Ak�vismus 
wahrscheinlich darauf zurückzuführen war, dass ich unsere Ohnmacht nicht erkennen 
möchte. 
Ninian Smart war ein Religionswissenscha�ler, der sagte, dass jede Lebensphilosophie sieben 
Bereiche habe: Erfahrungen, Geschichten, Gemeinscha�en, Rituale, Bilder, Normen und 
Werte sowie Auffassungen. Mir kam der Gedanke, dass wir als Kirche versucht haben, die 
Weichen in allen sieben Bereichen anzupassen. 
 

a. Erste Stellschraube: Auffassungen entmythologisieren 
Ich erinnerte mich an Diskussionen in Gemeindegruppe über Bücher moderner Theologen 
über Entmythologisierung und den „Glauben an einen Got, der nicht exis�ert“. Dahinter 
steckte eine Hoffnung: Wenn wir nur zeigen würden, dass man als moderner, 
wissenscha�lich denkender Mensch Glauben haben kann, würde dieser Glaube dann nicht 
automa�sch wieder für unsere Zeitgenossen akzeptabel werden? Das sollte die Hürde zur 
Kirche senken? Aber das Merkwürdige war: Das Gegenteil geschah. Die Jugend hate kein 
Interesse an dieser entmythologisierten Theologie. Wenn sie einer Kirche beitreten wollten, 
handelte es sich bemerkenswert o� um eine orthodoxe oder evangelische Kirche mit meiner 
Erfahrung nach einer altmodischen Sicht auf Got und Theologie. 
 

b. Zweite Stellschraube: Gotesdienste modernisieren 
Nachdem ich versucht hate, Menschen mit moderneren Ansichten in die Kirche zu bringen, 
konzentrierte ich mich auf Feiern, die zeitgemäßer waren und die Sprache von Gitarre, 
Schlagzeug und Projektor sprachen. Ich besuchte Konferenzen über die Amerikanische Kirche 
in Willow Creek und startete Gotesdienste für „Suchende“. Sicherlich würden sich die 
Gotesdienste jetzt automa�sch wieder füllen? Und ich musz sagen: das hat zunächst 
funk�oniert. Zu diesen Gotesdiensten kamen mehr Menschen in die Kirche. Menschen, die 
wir vorher nicht gesehen haben, aber auch Menschen, die vom regulären Gotesdienst 
wechselten.  
Aber nach einer Weile gaben einige Leute auf, weil es ihnen keinen Spaß mehr machte. Und 
einige ehemals treue Kirchgänger kamen nur zu diesen besonderen Gotesdiensten, die 
ihnen mehr gefielen. Infolgedessen gingen sie tatsächlich seltener in die Kirche. Was ich als 
Vordertür gedacht hate, wurde zur Hintertür. Ich dachte, aber wer hat dir gesagt, dass 
Gotesdienste dazu da sind, Spaß zu machen und dich zu unterhalten? Bis mir klar wurde, 
dass ich selber diesen Weg eingeschlagen hate und deshalb derjenige war, der ausgestrahlt 
hate: Gotesdienste sollen Spaß machen. 



 4 

 
c. Drite Stellschraube: die Gemeinde atrak�v machen 

Um das Jahr 2000 veröffentlichte der niederländische prak�sche Theologe Jan Hendriks zwei 
einflussreiche Bücher: „Auf dem Weg zu einer lebendigen und atrak�ven Gemeinscha�“ und 
„Gemeinscha� als Gasthaus“. Botscha�: Bauen Sie atrak�ve Gemeinscha�en auf, in denen 
sich die Menschen wie in einem Gasthaus zu Hause fühlen, auch wenn sie vielleicht wenig 
oder gar nichts glauben.  Die biblische Geschichte von den Emmausjüngern war für ihn 
richtungsweisend: Wir gehen gemeinsam mit den Menschen, denen wir auf unserem Weg 
begegnen, und dann schließt sich Jesus uns an. 
Wir haben tatsächlich in jenen Jahren die Kirche in den Niederlanden wie ein Gasthaus 
massenha� eröffnet. Wir begannen, Mahlzeiten zu organisieren, eröffneten die Kirche und 
arbeiteten an einer Atmosphäre der Gas�reundscha�. Dies führte zu mehr Kontakten mit 
der Umwelt und zu mehr Wohlwollen, aber es bedeutete nicht, dass sich die Menschen für 
den Glauben interessierten oder sich der Kirche anschlossen. Schön, dass die Kirche das 
getan hat, aber warum eigentlich? 
 

d. Vierte Stellschraube: biblische Geschichten aktualisieren 
Als Pfarrer legten wir großen Wert auf unsere Predigten. Nico ter Linden, einer der 
berühmtesten Pfarrer der Niederlande und zugleich Hofprediger, schrieb die Bibel in sechs 
Bänden um und diese Bücher wurden ein Bestseller. Er predigte narra�f und nutzte auch 
viele entmythologisierende Erkenntnisse beispielsweise von Eugen Drewermann. Viele 
Kollegen, darunter auch ich, versuchten, seinen S�l zu kopieren. „Ich bin mein ganzes Leben 
lang in der Kirche gewesen, aber erst jetzt habe ich das Gefühl, diese Geschichten zu 
verstehen“, sagte ein älteres Gemeindemitglied. Aber es gab auch noch eine andere 
Reak�on: “Schön, aber für solch eine allgemeine Weisheit muss ich nicht die Bibel lesen, 
oder? Das kann ich auch aus Märchen oder aus der Weltliteratur entnehmen.” 
 

e. Fün�e Stellschraube: Die Kirche sozial ak�vieren 
Als Kirchen standen wir an vorderster Front der gesellscha�lichen Diskussionen, von 
Marschflugkörpern über Kirchenasyl bis hin zur Armut. Die Gesellscha� könnte die Relevanz 
der Kirchen nicht länger ignorieren, oder? Die Ernte fiel erneut ambivalent aus: einerseits 
Wertschätzung, andererseits aber auch wütende Reak�onen auf den linken und allzu 
sozialen Charakter der Kirche. Sollte die Kirche den Bereich der Poli�k nicht den Poli�kern 
überlassen? 
 

f. Sechste Stellschraube: Kunst als Eingang zum Glauben nutzen 
In den Niederlanden gibt es ganze Stämme, die kurz vor Ostern eine Aufführung der 
Mathäus-Passion besuchen. Sogar die Regierung ist es gewohnt, dorthin zu gehen. Aber die 
Leute sagen immer voreilig, dass ihnen die Musik und die Geschichte gefallen, sie aber 
„natürlich“ nicht daran glauben. Dennoch ist es ein Eingang: Als Kirchen stellen wir unsere 
Kunstschätze in Bach-Kantaten, Pop-Gotesdiensten, Ausstellungen, Projekten mit Künstlern 
usw. zur Verfügung. Hat nicht schon Kierkegaard gesagt, dass die Ästhe�k der Ethik und dem 
Glauben vorausgeht? 
Aber auch hier gibt es ein Doppelbild: Manchmal nennen sich Menschen aufgrund der Kunst 
„Kulturchristen“, aber zum Gläubigen oder zum Eintrit in eine Kirche kommt es selten vor. 
 

g. Siebte Stellschraube: Sich konzentrieren auf das Erlebnis 



 5 

Unsere Gesellscha� ist eine Erlebnisgesellscha� geworden in die letzten Jahrzehnte. Es geht 
um die „Experience “. An Geburtstagen beschenkt man sich nicht mehr Geschenke, sondern 
„Erlebnisse“. Dieser Schrei erklingt auch in der Kirche. Evangelische Kirchen konzentrieren 
sich stark auf individuelle Erfahrungen mit ihrer Musik und ihrer Kommunika�onsformen. 
Dies gilt aber auch für die feminis�sche und schwule Theologie, bei der die eigene Erfahrung 
den Ausgangspunkt bildet. Und die Gruppe von Menschen, die sich selbst als „spirituell“ 
bezeichnen, nutzt es o� als Kriterium: Was erlebe ich selbst daran? 
Als Kirchen versuchten wir darauf zu reagieren, indem wir uns auch in unserer Predig�orm 
und in den Liedern, die wir singen, fragten, welchen Nutzen die Menschen davon haben. Das 
ist an sich gut, bestä�gt aber auch einen gesellscha�lichen Trend zum Marke�ng. „What’s in 
it for me?“ – was nützt es mir? Und die Frage ist, ob das die Kernfrage des Evangeliums ist: 
Was nützt es mir? Können Sie die Geschichte eines Mannes, der sagte, dass Sie es wagen 
sollten, Ihr Leben zu verlieren, als ein schönes Produkt verkaufen, das Ihnen nützlich ist? 
 
Jetzt werden Sie mich nicht sagen hören, dass all diese wunderbaren Ak�vitäten sinnlos 
waren. Tatsächlich mache ich immer noch viele dieser Dinge. Warum? Einfach weil sie 
inspirierend und gut in sich sind. Aber es ist unbestreitbar wahr, dass es ihnen nicht gelungen 
ist, die Säkularisierung zu stoppen. 
 

4. Die Rolle des ‘trade-off’s 
Kurz gesagt: Alle Versuche, die wir als Kirche unternommen haben, haben nicht das gebracht, 
was wir uns erho� haten. Tatsächlich ist manchmal sogar das Gegenteil der Fall. Wir sehen, 
dass hier etwas geschieht, das auf Englisch „trade-off“ genannt wird – ein Abtausch: Eine 
Organisa�on oder ein Organismus verfügt nur über eine begrenzte Menge an Energie, Zeit 
oder Geld und wird immer erkennen, dass der Gewinn in einem Bereich einen Preis in einem 
anderen Bereich hat. Das Coronavirus, um ein ansprechendes Beispiel zu nennen, wurde 
immer ansteckender, aber gleichzei�g immer weniger gefährlich. Ein anderes Beispiel: Philips 
wollte durch die Konzentra�on auf medizinische Geräte entscheidender werden. Doch als 
mit dem Schlafapnoe-Gerät etwas schief ging, geriet das Unternehmen aufgrund dieser 
einsei�gen Entscheidung plötzlich in Gefahr. Der Preis für die höhere Entschlossenheit war 
also eine höhere Verletzlichkeit. 
Sie müssen sich also des Preises bewusst sein, den Sie zahlen, aber noch mehr: auch der 
Annahmen, die Ihrer Wahl zugrunde liegen. Denn es sind diese o� unbewussten Annahmen, 
die dazu führen, dass Sie das Gegenteil von dem erreichen, was Sie beabsich�gen. Es gibt ein 
berühmtes Beispiel für einen trade-off. Es gab einen Kindergarten, der mit dem Problem 
konfron�ert war, dass Eltern abends zu spät kamen, um ihre Kinder abzuholen, was dazu 
führte, dass das Personal nicht rechtzei�g nach Hause gehen konnte. Welche Lösung wurde 
entwickelt? Es wurde ein Strafsystem entwickelt: Wer zu spät kam, musste extra zahlen. Doch 
zu ihrer Überraschung wuchs das Problem von da an nur noch weiter. Und als die Eltern 
danach gefragt wurden, war die Antwort: Ich zahle dafür, oder? Die Prämisse lautete also: 
„Zeit ist Geld“, und die Eltern reagierten auf diese Prämisse. Mit einem anderen 
Menschenbild – nämlich dass Menschen nicht nur von Geld, sondern auch von Werten 
angetrieben werden – häten sie möglicherweise eine andere Lösung gewählt, die 
funk�oniert häte. Zum Beispiel eine freundliche Bite an die Eltern, Rücksicht auf das 
Personal zu nehmen. 
Trade-offs sind unvermeidlich, aber wenn Sie sich dessen nicht bewusst sind, können 
unerwartete und unangenehme Konsequenzen drohen. Wenn man Gotesdienste aufpeppt, 



 6 

geht man davon aus, dass Gotesdienste Spaß machen sollten. Wenn dann Leute aussteigen, 
weil ihnen die Dienste nicht mehr gefallen, haben Sie Ihren anfänglichen Gewinn mit einem 
Preis bezahlt, der wie ein Bumerang zurückkommt. Wenn Sie anfangen, Ihren Glauben als 
eine Lebensphilosophie zu betrachten („Alles, was Sie über oben sagen, kommt von unten“), 
wird dieser Glaube für viele Menschen vielleicht akzeptabler, aber auch weniger dringend. 
Stehen Sie am Sonntagmorgen für so ein bisschen Philosophie überhaupt aus dem Bet? 
 
Hinter den sieben Trade-offs steht ein Super-Trade-off. Nämlich, dass wir in der Kirche das 
Marktdenken übernommen haben. Damit wurden Glaube und Kirche zu einem Produkt, das 
wir als Kirchenleitung verkaufen mussten. Also haben wir die Rolle des „Produzenten“ 
übernommen. Genau wie bei diesem Kindergarten reagieren andere sofort auf diese 
Prämisse. Sie fühlen sich als Verbraucher behandelt und verhalten sich entsprechend. Sie 
gehen einkaufen und suchen das Produkt, das ihnen am besten gefällt. Und wenn es ihnen 
nicht mehr gefällt, wechseln sie zum Konkurrenten. Mit marktorien�ertem Denken gewinnen 
wir Kunden, aber keine Gläubigen. 
Andrew Root sagt dasselbe anders. Er sagt: Die Kirche ist zur Haup�igur ihrer eigenen 
Geschichte geworden. Und das s�mmt nicht. Got ist die Haup�igur und die Kirche ist 
lediglich der Erzähler. 
 

5. Im Gespräch mit neue Gläubige  
Mein erster Entwurf meines Buches endete hier. Aber mein Verleger ließ mich nicht damit 
au�ören. Es wurde mir vorgeschlagen, Menschen zu interviewen, die sich kürzlich der Kirche 
angeschlossen haben. In den letzten Jahren gibt es in den Niederlanden einen kleinen, aber 
ste�gen Strom von Schri�stellern, Künstlern und Meinungsmachern, die offen zugeben, dass 
sie gläubig sind oder es neu geworden sind. Sie wissen, dass die Kirche kleiner wird, aber das 
hält sie nicht davon ab, diesen Schrit zu wagen. Vielleicht sind sie eine Quelle der Hoffnung? 
 
Ich habe sie gefragt; Was würden Sie vermissen, wenn die Kirche verschwinden würde? Und 
was wird Ihrer Meinung nach der Gesellscha� fehlen? 
Und ihre Antworten haben mich wirklich zum Nachdenken gebracht. Und sie überzeugten 
mich davon, dass die Gesellscha� das Verschwinden dieser Kirche nicht auf die leichte 
Schulter nehmen sollte. 
 
Paul van Tongeren zum Beispiel, Philosoph und während zwei Jahren der „Philosoph des 
Vaterlandes“, sagte, dass ihm die Gebäude fehlen würden: „Ich vermisse die Kirche, weil sie 
noch da ist. Ich gehe regelmäßig an meiner eigenen Kirche vorbei und denke: Ich sollte noch 
einmal hingehen. Wenn diese Gebäude weg sind, fürchte ich, dass ich die Kirche eines Tages 
nicht mehr vermissen werde. Die Kirche muss also bleiben, und sei es nur, um zu verhindern, 
dass ich sie eines Tages verpasse.” 
 
Kris�en Hemmerechts, eine bekannte und gelobte flämische Schri�stellerin, sagte etwas, das 
für mich den Kern von Teil 2 meines Buches ausmacht. Sie sagte: “Was ich an der 
tradi�onellen Liturgie liebe, ist, dass man genau spürt: Es geht nicht um mich, sondern um 
etwas, das über mich hinausgeht. Das reizt mich enorm, aber ich habe das Gefühl, dass es 
völlig im Widerspruch zu der Botscha� des extremen Individualismus steht, die die 
Menschen heute vermiteln: ‘Du entscheidest, wie du lebst, wer du bist.’ Bei Gotesdienste 
unterwir� man sich etwas, und das steht im Widerspruch zu der Botscha�, die die Menschen 



 7 

jetzt bekommen. Aber ich bin davon überzeugt, dass man nicht alles aus sich selbst 
herausholen kann. Dass das eine Sackgasse und ein Rezept für Unfälle ist [...] Für mich ist der 
Kern der Sache: Es geht nicht um dich. Und es ist sehr schwierig, das zu vermiteln, weil die 
Leute ständig die Botscha� verstehen: Es geht um mich. Nein, es geht nicht um mich – das ist 
der springende Punkt!” 
Alle oben beschriebenen Marke�ngmethoden basieren auf der Idee, dass Menschen nur 
dann etwas tun wollen, wenn es ihnen nützt. Kris�en Hemmerechts hat diesen trade-off 
durchschaut. Wenn wir versuchen, die Kirche oder den Glauben zu verkaufen, verlieren wir 
etwas Wesentliches an unserem Glauben: Es geht nicht um mich! 
 
Klaas Smelik, ein Altestamentler, war derjenige, dem die Tagebücher Ety Hillesums 
gehörten und der sie veröffentlichen ließ. Er stammt aus einer atheis�schen und 
kommunis�schen Familie. Sein Vater hate während des Krieges eine Affäre mit Ety Hillesum 
und deshalb waren die Tagebücher im Besitz von Klaas Smelik. Klaas Smelik war durch die 
Lektüre dieses Tagebuchs  gläubig geworden.  
Er sagte, dass wir ohne Kirche einen Ort der ethischen Reflexion vermissen würden. Dies 
deckt sich mit dem, was jemand wie Hartmut Rosa kürzlich in „Demokra�e braucht Religion“ 
argumen�erte. Smelik sagt: „Der Punkt ist, dass die Kirche immer die Möglichkeit hate, eine 
bes�mmte Moral weiterzugeben. Das ist weitgehend verschwunden. Sie sehen, dass die 
Moral, die durch die Säkularisierung ersetzt wurde, sehr unreif ist. Man muss 
berücksich�gen, dass Islam, Christentum und Judentum Religionen sind, die jeweils seit etwa 
1500, 2000 und 2500 Jahren exis�eren. In dieser Zeit beschä�igten sich Theologen mit 
wich�gen Fragen und entwickelten eine Ethik. Und dann finden Sie vielleicht einen 
bes�mmten Teil dieser Ethik nicht rich�g, aber es handelt sich um eine solide, gut 
konstruierte Struktur.“ 
 
Ich habe auch zwei jüngere Theologen interviewt. Sie waren damals 32 Jahre alt. Auffällig 
war, dass sie weniger pessimis�sch waren als ich. Dies lag zum Teil daran, dass sie die 
Blütezeit der Kirche nicht miterlebt haten und deshalb weniger unter Trauer liten. Sie 
stellten aber auch fest, dass in ihrer Genera�on ein erneutes Interesse an Religion und 
Philosophie bestand. Nadia Kroon, die als Nonne in ein Kloster eintrat, stellte fest, dass 
rela�v viele ihrer Altersgenossen nach Erfahrungen ins Kloster kamen, die sie als religiös 
interpre�erten. 
Vor zwei Monaten erschien in der Reihe „Got in den Niederlanden“ eine weitere Studie, die 
eine bemerkenswerte Beobachtung enthielt: Die Angehörigen der Genera�on Z – der derzeit 
jüngsten Gruppe der Erwachsenen – stehen dem Glauben und der Kirche deutlich posi�ver 
gegenüber als die Genera�onen vor ihnen. Sie gehen sogar etwas häufiger in die Kirche als 
die Genera�onen vor ihnen. In England wurde in dieser Woche eine ähnliche Studie 
veröffentlicht, die zu einem ähnlichen Ergebnis kam: Die Genera�on Z war die Altersgruppe, 
die am meisten in die Kirche ging, sogar nach den über 65-Jährigen. Ich weiß noch nicht, wie 
wir das interpre�eren sollen, und niemand sonst weiß es. Aber vielleicht hat Nadia Kroon 
etwas gesehen, was ich und eigentlich niemand sonst zuvor gesehen hat? 
 
Die Interviews haben mich tatsächlich getröstet. Die Kirche, so klein sie auch sein mag, sollte 
nicht zu wenig von sich halten. Sie bleibt eine wertvolle Quelle für Kunst, Ethik und religiöse 
Erfahrungen. Sie bewahrt einen Schatz in der Erkenntnis, dass die Menschen nicht für sich 
selbst leben. In einer Zeit zunehmender Konkurrenz und Belastung und Egoizentrismus ist sie 



 8 

eine wertvolle Gegens�mme, auch wenn er in der Kultur um uns herum keinen großen 
Anklang findet. Auch jüngere Theologen schienen sich über das Verschwinden der Kirche 
weniger Sorgen zu machen. Die Menschen würden weiterhin religiöse Erfahrungen und 
Fragen haben und sich sicherlich erneut an die Kirche wenden, um Antworten zu erhalten. 
Und vielleicht geben die neuesten soziologischen Daten zu einem möglicherweise 
zunehmenden Interesse an Glauben und Kirche bei Angehörigen der Genera�on Z Anlass zur 
Hoffnung.  
Dennoch bleibt die Frage, woher ich selbst Hoffnung und Trost schöpfe. Dazu möchte ich nun 
einiges sagen. 
 

6. Anstiftung zur Hoffnung 
             

a. Es ist nicht unsere Schuld 
Es ist traurig, dass wir keine Knöpfe haben, an denen wir drehen können. Das fühlt sich 
machtlos an. Aber es hat auch eine posi�ve Seite, nämlich dass der Niedergang der Kirche 
und des Christentums auch nicht unsere Schuld ist. 
Das möchte ich klar sagen. Ich habe o� ein schlechtes Gewissen gehabt, weil meine Kinder 
zum Beispiel nicht mehr der Kirche angehören. Ich treffe Menschen, die sich schuldig fühlen. 
Ein älterer Kollege sagte zu mir: Ich wünschte, ich häte Ihr Buch vor dreißig Jahren gelesen, 
weil ich mich während meiner gesamten Karriere wegen des Niedergangs der Kirche schuldig 
gefühlt habe.  
Und wir reden o� miteinander darüber. Unsere Landeskirche überschwemmt uns als 
Pastoren immer noch mit allerlei Erfolgsgeschichten über Kirchen, denen es gut geht, und 
mit allerlei missionarischem Material. Gemeindemitglieder erzählen einem o�, dass es in der 
Gemeinde ein paar Dörfer weiter so gut läu� und dass es einen so neten Pfarrer gibt. Und 
der frühere Rektor unserer evangelisch-theologischen Hochschule sagte einmal in einer 
na�onalen Zeitung: „Eine Organisa�on, die jedes Jahr drei Prozent ihrer Mitglieder verliert, 
macht sicherlich etwas falsch.“ 
Ich sage: Nein, das s�mmt nicht. Das ist eine Lüge. Ja, wir sind fehlbare Menschen und 
fehlbare Pfarrer und natürlich muss man sich jeden Tag fragen, was verbessert werden 
könnte. Aber es scheint mir nicht, dass wir schlechtere Christen sind als unsere Eltern oder 
Großeltern, noch dass unsere Genera�on von Pfarrer auf einem niedrigeren Niveau steht – 
beruflich oder spirituell – als frühere Genera�onen, als die Kirche noch voll war.  
Auf die Säkularisierung haben wir – leider – keinen Einfluss, aber das bedeutet auch, dass wir 
– Got sei Dank – keine Schuld daran tragen. 
 

b. Spass machen 
Aber was sollen wir dann tun? In meiner zweiten Kirche haten wir schon seit den Jahren des 
Kalten Krieges Kontakt zu einer Schwestergemeinde im Harz, sechs Kilometer hinter dem 
Eisernen Vorhang. Dieser Kontakt wurde auch nach dem Fall der Mauer fortgesetzt, zunächst 
hauptsächlich um diese kleine, alternde und marginalisierte Gemeinscha� zu ermu�gen und 
zu unterstützen.   
Dieses Bild änderte sich aber, als 2001 ein neuer Pfarrer kam: ein junger Mann mit 
Lederjacke und Pferdeschwanz. In kurzer Zeit war die Kirche voller junger Leute, auch weil 
der Pfarrer vierzig Prozent seiner Zeit für Jugendak�vitäten aufwenden dur�e, etwa 
Sommercamps, bei denen er mit den Jugendlichen Bergsteigen oder Segeln ging.  



 9 

An einem schönen Sommerabend im Garten meines Pfarrhauses fragte ich ihn, was sein 
Geheimnis sei. Jetzt kannte ich ihn auch als durchaus frommen Mann, der schon zu DDR-
Zeiten trotz seiner atheis�schen und kommunis�schen Erziehung die mu�ge und 
karrierezerstörende Entscheidung getroffen hate, Theologie zu studieren. Ich erwartete eine 
fromme oder eine theologische Erklärung und die Antwort, die er gab, überrasche mich ganz: 
„Ah, Aarnoud“, sagte er: „Spass machen.“ Und er grinste breit. Obwohl unerwartet, war die 
Antwort völlig rich�g, denn er strahlte bei allem, was er tat, Freude aus. 
Denn wenn wir selbst nicht daran glauben, wenn wir uns nicht davon inspirieren lassen – 
warum sollten wir es dann tun? Ich erlebe es auch als Befreiung, dass ich nichts mehr tun 
muss, um junge Leute oder anderen in die Kirche zu holen. Wenn alle strategischen Mo�ve 
verschwinden, bleibt ein Mo�v: Tun was wich�g ist, tun wozu Got und das Evangelium uns 
auffordern. 
Vaclav Havel sagte: „Hoffnung ist nicht dasselbe wie Op�mismus. Op�mismus ist der 
Gedanke, dass alles gut wird. Hoffnung ist der Glaube, dass man die rich�gen Dinge tut, auch 
wenn die Dinge nicht gut ausgehen.“ Sobald wir als Kirche unsere falschen Hoffnungen und 
unseren falschen Op�mismus loslassen, gibt es wieder Raum, Dinge zu tun, nur weil sie gut 
sind. 
 

c. Auch eine kleine Kirche kann wertvoll sein 
Eine kleine Kirche kann, wie gesagt, wertvoll sein. Darüber hinaus bringt uns eine kleinere 
Kirche auch zu einem wich�gen Kern des Glaubens zurück. Dietrich Bonhoeffer sagte: „Nur 
der Leidende Got kann helfen.“ Die Geschichte von der Versuchung in der Wüste ist eine 
Schlüsselgeschichte. Jesus ist gerade darin ein Ebenbild Gotes, dass er sich in seiner 
Wehrlosigkeit für die Solidarität mit seinen Mitmenschen entscheidet. Er entscheidet sich 
nicht für die schnellen Lösungen der Welt des Marke�ngs, der Gewalt oder der religiösen 
Manipula�on. Jesus entscheidet sich für Verbindung, Kommunika�on, Beziehung. 
Zwei Interviewpartner, Stephan Sanders und Kris�en Hemmerechts, haben sich bewusst für 
eine Kirche entschieden, in der Flüchtlinge, Obdachlose und Pros�tuierte willkommen sind. 
Hoffnung für eine Kirche entsteht dort, wo sie sich ihrer Berufung bewusst ist. Das heißt: wo 
sie Christus im Hungrigen, im Fremden und im Gefangenen begegnet (Mathäus 25). 
 
Dahinter steckt auch eine prak�sche, soziologische Tatsache: Menschen gedeihen am besten 
in einer Gruppe von 70–150 Personen. Solche Gruppen, sagt die Soziologie, sind  “small 
enough to care, big enough to dare”. ‘Klein genug, um sich zu kümmern, groß genug, um sich 
zu trauen“ – klein genug, um ein Auge aufeinander zu haben, aber mit genügend kri�scher 
Masse, um dennoch etwas zu erreichen.  
 
Mit anderen Worten: Schließen Sie Kirchen nicht, nur weil das Gebäude oder der Pfarrer 
unbezahlbar werden. Ein Gebäude und ein bezahlter Pfarrer gehören aus ekklesiologischer 
Sicht nicht zur Defini�on einer Kirche. Hoffnung liegt in Gruppen, die aufgrund ihrer Größe 
herzlich und offen zugleich sein können. 
 

d. Kirche als Kloster 
Mit vielen Missionarsmodellen kann ich nicht mehr viel anfangen. Mein Kollege Jeroen 
Jeroense hat jedoch 2009 eine Broschüre mit dem Titel „Kirche als Kloster“ geschrieben, und 
diese Broschüre spricht mich immer noch an. 



 10 

In dieser Broschüre weist er darauf hin, dass die römisch-katholische Kirche zwei Strukturen 
hat: die Pfarr (Parochie/Gemeinde)- und die Klosterstruktur. In den evangelischen Kirchen 
stand die Pfarrstruktur schon immer im Mitelpunkt. Der Paroikos, die Kirche neben dem 
Haus, die Nachbarscha�s- oder Dor�irche. Doch in einem säkularisierten Umfeld kann die 
Klosterstruktur weitaus nützlicher sein. 
Das Kloster kennt nämentlich drei Kreisen: Mönche, Dorf und Pilger/Passanten. Bei Jesus war 
es dasselbe: er hat zwölf Jüngern, aber auch einen Kreis von siebzig Anhängern und der 
Menge. 
Das Modell sagt mir zwei wertvolle Dinge. Zunächst einmal – noch einmal – dass man auch 
mit einer kleinen Gruppe engagierter Gläubiger eine große Bedeutung haben kann. 
Manchmal gibt es in einem Kloster eine Handvoll  Mönche oder Nonnen und doch haben sie 
Bedeutung. Das gibt mir Hoffnung.  
Zweitens impliziert diese Metapher, dass man als Kirche nicht einer feindlichen Welt 
gegenübersteht, sondern einer Welt mit unterschiedlichen Beteiligungsebenen. Ein Kloster 
bietet Menschen die Möglichkeit, eine par�zipatorische Auseinandersetzung mit Kirche und 
Glauben zu entwickeln. Das Kloster dient dazu, Beziehungen zum Dorf aufzubauen und 
einmaligen Gästen Gas�reundscha� zu bieten. 
 

e. Acceptance and Commitment Therapy 
Laut Kübler-Ross wäre es am besten, wenn man am Ende eine Akzep�erung bekommen 
könnte. Wenn wirdie Realität so akzep�eren, wie sie ist, und keine falschen Hoffnungen mehr 
hegen. 
Meine Tochter Madeleen, die Psychologin ist, sagte einmal zu mir: „Was du in deinem Buch 
tust, ähnelt einer Bewegung innerhalb der Verhaltenstherapie: Acceptance and Commitment 
Therapy. In dieser Theorie geht man davon aus, dass man im Kampf gegen Probleme, die 
weit außerhalb seines Einflussbereichs liegen, o� viel wertvolle Energie verliert. Anstat sie 
zu bekämpfen, lernt man, sie zu akzep�eren. Man erlebt o�, dass man einen neuen 
Engagement oder Blick auf die Werte bekommt, die hinter seinem Kampf stehen, und 
manchmal auch eine neue Chance, diese Werte neu zu gestalten.“ 
Diese schöne Reak�on meiner Tochter erinnerte mich an die Geschichte von Rabbi Yochanan 
ben Zakkai, der die Wiege des Talmuds war. Dieser Zeitgenosse Jesu sah die Zerstörung des 
zweiten Tempels in Jerusalem durch die Römer voraus. Die Geschichte besagt – ich erzähle 
sie eher locker –, dass ein Schüler von Rabbi Jochanan in Tränen ausbrach, als er den 
zerstörten Tempel sah. Als Rabbi Yochanan fragte, warum er weine, sagte der Schüler: „Wenn 
es keinen Tempel mehr gibt, wo können wir dann unsere Opfer darbringen? Und wenn wir 
keine Opfer mehr darbringen können, wie können uns dann unsere Sünden von Got 
vergeben werden?“ Rabbi Yochanan antwortete: „Aber steht nicht geschrieben: ‚Ich will 
Liebe, keine Opfer; „Got anzuvertrauen ist mehr wert als jedes Opfer.“ (Hosea 6:6) Jetzt, wo 
wir keine Opfer mehr bringen können, müssen wir uns mehr auf Taten der Liebe 
konzentrieren. Sie sind für Got viel mehr wert.“  
Ich kann mir nicht vorstellen, dass Rabbi Jochanan nicht auch Trauer über die Zerstörung 
Jerusalems und des Tempels empfand, sondern bereits an die Zukun� dachte. Die Akzeptanz 
des Verlustes stärkte sein „commitment“, seine Hingabe an die Liebe als zentralen Wert 
seines Glaubens. Er arbeitete bereits daran, eine Tempelreligion mit Priestern und 
Brandopfern in eine ethischere Religion rund um ein Buch umzuwandeln. 
 
Endlich 



 11 

Ich bin davon überzeugt, dass wir die Kirche nicht reten können – und schon gar nicht, wenn 
wir die Kirche weiterhin als unser Geschä� oder unser Projekt betrachten. Also, was Andrew 
Root sagte: “Die Kirche ist zur Haup�igur ihrer eigenen Geschichte geworden. Und das 
s�mmt nicht. Got ist die Haup�igur und die Kirche ist lediglich der Erzähler.” 
Wir haben etwas verloren und das betrauere ich. Glücklicherweise sehe ich jüngere Pastoren, 
die diesen Punkt der Trauer bereits hinter sich haben. Und vielleicht muss etwas sterben, 
bevor etwas Neues entstehen kann. So sah auch Rabbi Jochanan ben Sakkai ein neues 
Judentum, während andere noch immer für den Erhalt des alten kämp�en. 
In der Zwischenzeit bin ich der Meinung, dass die Kirche immer noch einen großen Wert hat. 
Obwohl sie klein ist, baut sie eine Gemeinscha� auf, sie prak�ziert Ethik und sie bewahrt 
einen Schatz an Geschichten, Ritualen und Kunst. Machen wir also mu�g weiter und hoffen 
wir, dass Got mit seiner Kirche eine neue Geschichte beginnt. Eine Geschichte, in der er die 
Haup�igur ist, die ich aber hoffentlich erzählen kann. 
 
Aarnoud van der Deijl ist ein Pionierpastor in Abcoude und Autor von Die Zukunft der Kirche. 
Essay voller Trauer und Hoffnung 
 


