Sollen wir die Kirche retten?
Pfarrer sein zwischen Machbarkeitsillusion und Trauerverarbeitung

Zusammenfassung

Die Mitgliederzahl der Kirche in den Niederlanden hat sich im letzten halben Jahrhundert
halbiert (von 80 % auf 40 % der Bevolkerung). Die libliche Reaktion der Kirchen darauf war:
Plane schmieden und eine schnelle Losung suchen, so wie: die Theologie modernisieren,
Gottesdiensten aufpeppen, einen Platz in der Gesellschaft versuchen ein zu nehmen usw.
Diese Strategien konnten den Niedergang nicht aufhalten. Manchmal sogar das Gegenteil.
Wer die Kirche als Unternehmen betreibt, macht aus Glaubigen Konsumenten.

Wenn wir den Verlust der Kirche als einen Trauerprozess betrachten, dann ist die Haltung der
Kirche eine des ,Verhandelns“ — in dem Glauben, dass es immer noch Stellschrauben gibt, an
denen wir drehen kdonnen. Aber vielleicht ist es sinnvoller, die Realitat so zu akzeptieren, wie
sie ist, den Verlust zu betrauern und dann zu sehen, welche Hoffnung wir wirklich haben.
Hoffnung ist nicht dasselbe wie Optimismus, um Vaclav Havel zu zitieren.

1. Realitdtscheck
Ich bin jetzt seit tber dreilSig Jahren als Pfarrer in den Niederlanden tatig. In all den Jahren
habe ich miterlebt, wie die Kirche zuriickging: an Mitgliederzahlen, an finanziellen Mitteln, an
Zahl von Taufen und Hochzeiten und so weiter. Jede Woche werden in den Niederlanden
zwei Kirchengebaude geschlossen. Und diese Rate diirfte sich im Laufe des nachsten
Jahrzehnts mindestens verdoppeln.

Ist es ein neues Phanomen, dass ich das jetzt anspreche? Nein, aber natirlich habe ich es
gesehen, aber gleichzeitig habe ich es nicht gesehen. Und das hatte als Ursache, dass ich
dachte, man kdénne noch etwas dagegen tun. Besonders als ich jung war. Die niederlandische
Ubersetzung von Bob Dylans Lied ,The times they are a-changing” enthélt den Satz, an die
dltere Generation gerichtet:

Deine schone Vergangenheit war blutig und lasch.
Wir werden diese Fehler vermeiden.
denn es wird andere Zeiten geben.

So flihlte es sich an, als ich jung war: unsere Generation konnte es besser machen und es
wirde wahrscheinlich gut ausgehen. In diesen Jahren sah ich viele missionarische Ideen.
Tatsachlich habe ich selbst voll daran teilgenommen. Moderne Gottesdienste, neue
Katechesemethoden, Kirchener6ffnungen, Gemeinschaftsmahlzeiten —ich kénnte so
weitermachen.

Bis 2018. Bis ich den Bericht ,Gott in den Niederlanden” las — eine soziologische
Religionsstudie, die alle zehn Jahre wiederholt wird. Diese Studie enthielt eine dhnliche
Grafik wie diese. Mit den harten Zahlen: Die niederlandische Bevolkerung war zwischen 1970
und 2010 um 30 % gewachsen, aber die Zahl der Kirchenmitglieder war um 30 % gesunken.
Es ging um drei Millionen Mitglieder, die die Kirchen verloren hatten. Zum ersten Mal gab es
in den Niederlanden auch weniger Menschen, die sich als Christen betrachteten, als
Menschen, die nicht Christen waren.




a0

80
0
al Betrokken bij een
christelijke kerk (%)
50
-=—= Gean kerkelijke
40 gezindte
30 — = verige kerkelijke
20 sezindten
10 o ————
0 _— e o ™ =

1847 1960 1971 1885 1998 2010 2018

Grafiek 1 Kerkelijke betrokkenheid 1947-2018°

Wer sich diese Grafik genauer anschaut, wird feststellen, dass die Linie — insbesondere in den
letzten vierzig Jahren, in denen ich Pfarrer war — unheimlich gleichm&Rig nach unten verlauft.
Als unsere Kirche im Jahr 2004 ihren Schwerpunkt verstarkt auf missionarische Aktivitdten
legte, kam es zu keiner Beruhigung. Als evangelische Kirchen zu wachsen begannen, gab es
kein Nicken. Es gab keine Beschleunigung, als der unbeliebte Johannes Paul Il papst wurde,
und keinen Aufschwung, als Franziskus Papst wurde. Es scheint, dass alle unsere
missionarischen Interventionen Gberhaupt keine Wirkung gezeigt haben.

2. Trauerarbeit
Dann dammerte mir die Erkenntnis: Wir verlieren sowieso etwas — wir verlieren die Kirche.
Und wenn man etwas verliert, ist Trauer eine normale Reaktion. Plotzlich fiel mir ein, dass
die Psychiaterin Kiibler-Ross in den 70er Jahren gezeigt hatte, dass ein Mensch beim Trauern
verschiedene Phasen durchlauft: Leugnen, Aufbegehren, Verhandeln, Resignieren und
Akzeptieren. Heutzutage geht man davon aus, dass es sich nicht um Phasen handelt, sondern
um ,Traueraufgaben®, die sich liberschneiden und gleichzeitig auftreten kénnen: die
Wahrheit annehmen, den Schmerz spiiren, sich an eine neue Situation anpassen und den
Lebensfaden wieder aufnehmen.
Ich fragte mich, was es mir bringen wiirde, wenn ich diesen Trauerprozess tiber das
Verschwinden des kirchlichen Lebens durch diese Brille betrachten wiirde. Es war nicht
schwer, die verschiedenen Arten von Trauer zu erkennen. Ich stoRe zum Beispiel auf Beispiele
fiir Verleugnung. ,Ja, es ist jetzt Ebbe, aber es wird noch eine Flut geben”, sagen manche. Es
gibt auch diejenigen, die den Riickgang nicht leugnen, aber dem Schmerz aus dem Weg
gehen, indem sie sagen, dass die Quantitat zwar abnimmt, die Qualitat aber zunimmt.



Mit Schock wurde mir klar, dass ich hauptsachlich jemand aus der dritten Phase bin, dem
Verhandeln. Jemand, der schwer erkrankt, kann ,verhandeln”, indem er sich selbst davon
Uberzeugt, dass es sicherlich ein experimentelles Medikament oder eine Diat gibt, die ihm
helfen wird. So dachte ich dreifig Jahre lang, wir hatten noch Knépfe zum Drehen. Waren all
die Missionspldne, in die ich und unsere Landeskirche so viel Energie und Zeit investiert
hatten, nicht nur eine Moéglichkeit, den Schmerz zu verdrangen? Und was ware, wenn wir,
anstatt zu verhandeln, das tun wirden, was Kibler Ross empfiehlt: die Realitat in ihrer Fille
zu akzeptieren und diese Realitdt dann in etwas Gutes zu verwandeln? Mein Buch ist auch fir
mich selbst ein Gedankenexperiment, um herauszufinden, wie weit wir kommen kénnen,
wenn wir diesem Weg folgen.

3. Stellschrauben, die nicht funktionieren
Als eher aktivistisch denkender Mensch musste ich zugeben, dass mein Aktivismus
wahrscheinlich darauf zurtickzufiihren war, dass ich unsere Ohnmacht nicht erkennen
mochte.
Ninian Smart war ein Religionswissenschaftler, der sagte, dass jede Lebensphilosophie sieben
Bereiche habe: Erfahrungen, Geschichten, Gemeinschaften, Rituale, Bilder, Normen und
Werte sowie Auffassungen. Mir kam der Gedanke, dass wir als Kirche versucht haben, die
Weichen in allen sieben Bereichen anzupassen.

a. Erste Stellschraube: Auffassungen entmythologisieren
Ich erinnerte mich an Diskussionen in Gemeindegruppe (liber Blicher moderner Theologen
Uber Entmythologisierung und den ,,Glauben an einen Gott, der nicht existiert”. Dahinter
steckte eine Hoffnung: Wenn wir nur zeigen wiirden, dass man als moderner,
wissenschaftlich denkender Mensch Glauben haben kann, wiirde dieser Glaube dann nicht
automatisch wieder fiir unsere Zeitgenossen akzeptabel werden? Das sollte die Hiirde zur
Kirche senken? Aber das Merkwiirdige war: Das Gegenteil geschah. Die Jugend hatte kein
Interesse an dieser entmythologisierten Theologie. Wenn sie einer Kirche beitreten wollten,
handelte es sich bemerkenswert oft um eine orthodoxe oder evangelische Kirche mit meiner
Erfahrung nach einer altmodischen Sicht auf Gott und Theologie.

b. Zweite Stellschraube: Gottesdienste modernisieren
Nachdem ich versucht hatte, Menschen mit moderneren Ansichten in die Kirche zu bringen,
konzentrierte ich mich auf Feiern, die zeitgemaRer waren und die Sprache von Gitarre,
Schlagzeug und Projektor sprachen. Ich besuchte Konferenzen iber die Amerikanische Kirche
in Willow Creek und startete Gottesdienste fiir ,Suchende”. Sicherlich wiirden sich die
Gottesdienste jetzt automatisch wieder fullen? Und ich musz sagen: das hat zunachst
funktioniert. Zu diesen Gottesdiensten kamen mehr Menschen in die Kirche. Menschen, die
wir vorher nicht gesehen haben, aber auch Menschen, die vom reguldren Gottesdienst
wechselten.
Aber nach einer Weile gaben einige Leute auf, weil es ihnen keinen SpaR mehr machte. Und
einige ehemals treue Kirchganger kamen nur zu diesen besonderen Gottesdiensten, die
ihnen mehr gefielen. Infolgedessen gingen sie tatsachlich seltener in die Kirche. Was ich als
Vordertiir gedacht hatte, wurde zur Hintertdr. Ich dachte, aber wer hat dir gesagt, dass
Gottesdienste dazu da sind, SpaB zu machen und dich zu unterhalten? Bis mir klar wurde,
dass ich selber diesen Weg eingeschlagen hatte und deshalb derjenige war, der ausgestrahlt
hatte: Gottesdienste sollen SpaR machen.



c. Dritte Stellschraube: die Gemeinde attraktiv machen
Um das Jahr 2000 veréffentlichte der niederlandische praktische Theologe Jan Hendriks zwei
einflussreiche Blicher: ,,Auf dem Weg zu einer lebendigen und attraktiven Gemeinschaft” und
,Gemeinschaft als Gasthaus”. Botschaft: Bauen Sie attraktive Gemeinschaften auf, in denen
sich die Menschen wie in einem Gasthaus zu Hause fiihlen, auch wenn sie vielleicht wenig
oder gar nichts glauben. Die biblische Geschichte von den Emmausjingern war fir ihn
richtungsweisend: Wir gehen gemeinsam mit den Menschen, denen wir auf unserem Weg
begegnen, und dann schlieft sich Jesus uns an.
Wir haben tatsachlich in jenen Jahren die Kirche in den Niederlanden wie ein Gasthaus
massenhaft eroffnet. Wir begannen, Mahlzeiten zu organisieren, eréffneten die Kirche und
arbeiteten an einer Atmosphare der Gastfreundschaft. Dies fihrte zu mehr Kontakten mit
der Umwelt und zu mehr Wohlwollen, aber es bedeutete nicht, dass sich die Menschen fiir
den Glauben interessierten oder sich der Kirche anschlossen. Schon, dass die Kirche das
getan hat, aber warum eigentlich?

d. Vierte Stellschraube: biblische Geschichten aktualisieren
Als Pfarrer legten wir groRen Wert auf unsere Predigten. Nico ter Linden, einer der
beriihmtesten Pfarrer der Niederlande und zugleich Hofprediger, schrieb die Bibel in sechs
Banden um und diese Biicher wurden ein Bestseller. Er predigte narratif und nutzte auch
viele entmythologisierende Erkenntnisse beispielsweise von Eugen Drewermann. Viele
Kollegen, darunter auch ich, versuchten, seinen Stil zu kopieren. ,Ich bin mein ganzes Leben
lang in der Kirche gewesen, aber erst jetzt habe ich das Gefiihl, diese Geschichten zu
verstehen”, sagte ein alteres Gemeindemitglied. Aber es gab auch noch eine andere
Reaktion: “Schon, aber fiir solch eine allgemeine Weisheit muss ich nicht die Bibel lesen,
oder? Das kann ich auch aus Marchen oder aus der Weltliteratur entnehmen.”

e. Finfte Stellschraube: Die Kirche sozial aktivieren
Als Kirchen standen wir an vorderster Front der gesellschaftlichen Diskussionen, von
Marschflugkorpern tiber Kirchenasyl bis hin zur Armut. Die Gesellschaft konnte die Relevanz
der Kirchen nicht langer ignorieren, oder? Die Ernte fiel erneut ambivalent aus: einerseits
Wertschatzung, andererseits aber auch wiitende Reaktionen auf den linken und allzu
sozialen Charakter der Kirche. Sollte die Kirche den Bereich der Politik nicht den Politikern
Uberlassen?

f. Sechste Stellschraube: Kunst als Eingang zum Glauben nutzen
In den Niederlanden gibt es ganze Stamme, die kurz vor Ostern eine Auffihrung der
Matthdus-Passion besuchen. Sogar die Regierung ist es gewohnt, dorthin zu gehen. Aber die
Leute sagen immer voreilig, dass ihnen die Musik und die Geschichte gefallen, sie aber
»haturlich” nicht daran glauben. Dennoch ist es ein Eingang: Als Kirchen stellen wir unsere
Kunstschatze in Bach-Kantaten, Pop-Gottesdiensten, Ausstellungen, Projekten mit Kiinstlern
usw. zur Verfiigung. Hat nicht schon Kierkegaard gesagt, dass die Asthetik der Ethik und dem
Glauben vorausgeht?
Aber auch hier gibt es ein Doppelbild: Manchmal nennen sich Menschen aufgrund der Kunst
,Kulturchristen”, aber zum Glaubigen oder zum Eintritt in eine Kirche kommt es selten vor.

g. Siebte Stellschraube: Sich konzentrieren auf das Erlebnis



Unsere Gesellschaft ist eine Erlebnisgesellschaft geworden in die letzten Jahrzehnte. Es geht
um die ,,Experience “. An Geburtstagen beschenkt man sich nicht mehr Geschenke, sondern
»Erlebnisse”. Dieser Schrei erklingt auch in der Kirche. Evangelische Kirchen konzentrieren
sich stark auf individuelle Erfahrungen mit ihrer Musik und ihrer Kommunikationsformen.
Dies gilt aber auch fir die feministische und schwule Theologie, bei der die eigene Erfahrung
den Ausgangspunkt bildet. Und die Gruppe von Menschen, die sich selbst als ,,spirituell”
bezeichnen, nutzt es oft als Kriterium: Was erlebe ich selbst daran?

Als Kirchen versuchten wir darauf zu reagieren, indem wir uns auch in unserer Predigtform
und in den Liedern, die wir singen, fragten, welchen Nutzen die Menschen davon haben. Das
ist an sich gut, bestatigt aber auch einen gesellschaftlichen Trend zum Marketing. ,What’s in
it for me?“ —was nitzt es mir? Und die Frage ist, ob das die Kernfrage des Evangeliums ist:
Was nitzt es mir? Kdnnen Sie die Geschichte eines Mannes, der sagte, dass Sie es wagen
sollten, Ihr Leben zu verlieren, als ein schones Produkt verkaufen, das lhnen nitzlich ist?

Jetzt werden Sie mich nicht sagen horen, dass all diese wunderbaren Aktivitdten sinnlos
waren. Tatsachlich mache ich immer noch viele dieser Dinge. Warum? Einfach weil sie
inspirierend und gut in sich sind. Aber es ist unbestreitbar wahr, dass es ihnen nicht gelungen
ist, die Sadkularisierung zu stoppen.

4. Die Rolle des ‘trade-off’s
Kurz gesagt: Alle Versuche, die wir als Kirche unternommen haben, haben nicht das gebracht,
was wir uns erhofft hatten. Tatsachlich ist manchmal sogar das Gegenteil der Fall. Wir sehen,
dass hier etwas geschieht, das auf Englisch ,trade-off“ genannt wird — ein Abtausch: Eine
Organisation oder ein Organismus verflgt nur (iber eine begrenzte Menge an Energie, Zeit
oder Geld und wird immer erkennen, dass der Gewinn in einem Bereich einen Preis in einem
anderen Bereich hat. Das Coronavirus, um ein ansprechendes Beispiel zu nennen, wurde
immer ansteckender, aber gleichzeitig immer weniger gefédhrlich. Ein anderes Beispiel: Philips
wollte durch die Konzentration auf medizinische Gerate entscheidender werden. Doch als
mit dem Schlafapnoe-Gerat etwas schief ging, geriet das Unternehmen aufgrund dieser
einseitigen Entscheidung plotzlich in Gefahr. Der Preis fiir die hohere Entschlossenheit war
also eine hohere Verletzlichkeit.
Sie mussen sich also des Preises bewusst sein, den Sie zahlen, aber noch mehr: auch der
Annahmen, die Ihrer Wahl zugrunde liegen. Denn es sind diese oft unbewussten Annahmen,
die dazu fuhren, dass Sie das Gegenteil von dem erreichen, was Sie beabsichtigen. Es gibt ein
berihmtes Beispiel fiir einen trade-off. Es gab einen Kindergarten, der mit dem Problem
konfrontiert war, dass Eltern abends zu spat kamen, um ihre Kinder abzuholen, was dazu
flihrte, dass das Personal nicht rechtzeitig nach Hause gehen konnte. Welche Losung wurde
entwickelt? Es wurde ein Strafsystem entwickelt: Wer zu spat kam, musste extra zahlen. Doch
zu ihrer Uberraschung wuchs das Problem von da an nur noch weiter. Und als die Eltern
danach gefragt wurden, war die Antwort: Ich zahle dafiir, oder? Die Pramisse lautete also:
»Zeit ist Geld”, und die Eltern reagierten auf diese Pramisse. Mit einem anderen
Menschenbild — ndmlich dass Menschen nicht nur von Geld, sondern auch von Werten
angetrieben werden — hatten sie moglicherweise eine andere Losung gewahlt, die
funktioniert hatte. Zum Beispiel eine freundliche Bitte an die Eltern, Riicksicht auf das
Personal zu nehmen.
Trade-offs sind unvermeidlich, aber wenn Sie sich dessen nicht bewusst sind, kdnnen
unerwartete und unangenehme Konsequenzen drohen. Wenn man Gottesdienste aufpeppt,



geht man davon aus, dass Gottesdienste Spal® machen sollten. Wenn dann Leute aussteigen,
weil ihnen die Dienste nicht mehr gefallen, haben Sie lhren anfanglichen Gewinn mit einem
Preis bezahlt, der wie ein Bumerang zuriickkommt. Wenn Sie anfangen, lhren Glauben als
eine Lebensphilosophie zu betrachten (,Alles, was Sie tUber oben sagen, kommt von unten®),
wird dieser Glaube fiir viele Menschen vielleicht akzeptabler, aber auch weniger dringend.
Stehen Sie am Sonntagmorgen fiir so ein bisschen Philosophie Gberhaupt aus dem Bett?

Hinter den sieben Trade-offs steht ein Super-Trade-off. Namlich, dass wir in der Kirche das
Marktdenken tibernommen haben. Damit wurden Glaube und Kirche zu einem Produkt, das
wir als Kirchenleitung verkaufen mussten. Also haben wir die Rolle des ,,Produzenten”
Ubernommen. Genau wie bei diesem Kindergarten reagieren andere sofort auf diese
Pramisse. Sie fihlen sich als Verbraucher behandelt und verhalten sich entsprechend. Sie
gehen einkaufen und suchen das Produkt, das ihnen am besten gefallt. Und wenn es ihnen
nicht mehr gefallt, wechseln sie zum Konkurrenten. Mit marktorientiertem Denken gewinnen
wir Kunden, aber keine Glaubigen.

Andrew Root sagt dasselbe anders. Er sagt: Die Kirche ist zur Hauptfigur ihrer eigenen
Geschichte geworden. Und das stimmt nicht. Gott ist die Hauptfigur und die Kirche ist
lediglich der Erzahler.

5. Im Gesprach mitt neue Glaubige
Mein erster Entwurf meines Buches endete hier. Aber mein Verleger lieR mich nicht damit
aufhoren. Es wurde mir vorgeschlagen, Menschen zu interviewen, die sich kirzlich der Kirche
angeschlossen haben. In den letzten Jahren gibt es in den Niederlanden einen kleinen, aber
stetigen Strom von Schriftstellern, Kiinstlern und Meinungsmachern, die offen zugeben, dass
sie glaubig sind oder es neu geworden sind. Sie wissen, dass die Kirche kleiner wird, aber das
hilt sie nicht davon ab, diesen Schritt zu wagen. Vielleicht sind sie eine Quelle der Hoffnung?

Ich habe sie gefragt; Was wirden Sie vermissen, wenn die Kirche verschwinden wiirde? Und
was wird |hrer Meinung nach der Gesellschaft fehlen?

Und ihre Antworten haben mich wirklich zum Nachdenken gebracht. Und sie liberzeugten
mich davon, dass die Gesellschaft das Verschwinden dieser Kirche nicht auf die leichte
Schulter nehmen sollte.

Paul van Tongeren zum Beispiel, Philosoph und wahrend zwei Jahren der ,,Philosoph des
Vaterlandes”, sagte, dass ihm die Gebaude fehlen wiirden: , Ich vermisse die Kirche, weil sie
noch da ist. Ich gehe regelmaRig an meiner eigenen Kirche vorbei und denke: Ich sollte noch
einmal hingehen. Wenn diese Gebaude weg sind, flrchte ich, dass ich die Kirche eines Tages
nicht mehr vermissen werde. Die Kirche muss also bleiben, und sei es nur, um zu verhindern,
dass ich sie eines Tages verpasse.”

Kristien Hemmerechts, eine bekannte und gelobte flamische Schriftstellerin, sagte etwas, das
flir mich den Kern von Teil 2 meines Buches ausmacht. Sie sagte: “Was ich an der
traditionellen Liturgie liebe, ist, dass man genau spirt: Es geht nicht um mich, sondern um
etwas, das liber mich hinausgeht. Das reizt mich enorm, aber ich habe das Gefihl, dass es
vollig im Widerspruch zu der Botschaft des extremen Individualismus steht, die die
Menschen heute vermitteln: ‘Du entscheidest, wie du lebst, wer du bist.” Bei Gottesdienste
unterwirft man sich etwas, und das steht im Widerspruch zu der Botschaft, die die Menschen



jetzt bekommen. Aber ich bin davon (iberzeugt, dass man nicht alles aus sich selbst
herausholen kann. Dass das eine Sackgasse und ein Rezept fir Unfélle ist [...] Flir mich ist der
Kern der Sache: Es geht nicht um dich. Und es ist sehr schwierig, das zu vermitteln, weil die
Leute standig die Botschaft verstehen: Es geht um mich. Nein, es geht nicht um mich —das ist
der springende Punkt!”

Alle oben beschriebenen Marketingmethoden basieren auf der Idee, dass Menschen nur
dann etwas tun wollen, wenn es ihnen niitzt. Kristien Hemmerechts hat diesen trade-off
durchschaut. Wenn wir versuchen, die Kirche oder den Glauben zu verkaufen, verlieren wir
etwas Wesentliches an unserem Glauben: Es geht nicht um mich!

Klaas Smelik, ein Alttestamentler, war derjenige, dem die TagebUlcher Etty Hillesums
gehorten und der sie veroffentlichen lieR. Er stammt aus einer atheistischen und
kommunistischen Familie. Sein Vater hatte wahrend des Krieges eine Affare mit Etty Hillesum
und deshalb waren die Tageblicher im Besitz von Klaas Smelik. Klaas Smelik war durch die
Lektire dieses Tagebuchs glaubig geworden.

Er sagte, dass wir ohne Kirche einen Ort der ethischen Reflexion vermissen wiirden. Dies
deckt sich mit dem, was jemand wie Hartmut Rosa kiirzlich in ,,Demokratie braucht Religion”
argumentierte. Smelik sagt: ,,Der Punkt ist, dass die Kirche immer die Moglichkeit hatte, eine
bestimmte Moral weiterzugeben. Das ist weitgehend verschwunden. Sie sehen, dass die
Moral, die durch die Sakularisierung ersetzt wurde, sehr unreif ist. Man muss
beriicksichtigen, dass Islam, Christentum und Judentum Religionen sind, die jeweils seit etwa
1500, 2000 und 2500 Jahren existieren. In dieser Zeit beschaftigten sich Theologen mit
wichtigen Fragen und entwickelten eine Ethik. Und dann finden Sie vielleicht einen
bestimmten Teil dieser Ethik nicht richtig, aber es handelt sich um eine solide, gut
konstruierte Struktur.”

Ich habe auch zwei jiingere Theologen interviewt. Sie waren damals 32 Jahre alt. Auffallig
war, dass sie weniger pessimistisch waren als ich. Dies lag zum Teil daran, dass sie die
Blltezeit der Kirche nicht miterlebt hatten und deshalb weniger unter Trauer litten. Sie
stellten aber auch fest, dass in ihrer Generation ein erneutes Interesse an Religion und
Philosophie bestand. Nadia Kroon, die als Nonne in ein Kloster eintrat, stellte fest, dass
relativ viele ihrer Altersgenossen nach Erfahrungen ins Kloster kamen, die sie als religios
interpretierten.

Vor zwei Monaten erschien in der Reihe ,Gott in den Niederlanden” eine weitere Studie, die
eine bemerkenswerte Beobachtung enthielt: Die Angehdrigen der Generation Z — der derzeit
jungsten Gruppe der Erwachsenen — stehen dem Glauben und der Kirche deutlich positiver
gegenuber als die Generationen vor ihnen. Sie gehen sogar etwas haufiger in die Kirche als
die Generationen vor ihnen. In England wurde in dieser Woche eine dhnliche Studie
veroffentlicht, die zu einem dhnlichen Ergebnis kam: Die Generation Z war die Altersgruppe,
die am meisten in die Kirche ging, sogar nach den tber 65-Jahrigen. Ich weil} noch nicht, wie
wir das interpretieren sollen, und niemand sonst weil es. Aber vielleicht hat Nadia Kroon
etwas gesehen, was ich und eigentlich niemand sonst zuvor gesehen hat?

Die Interviews haben mich tatsachlich getrostet. Die Kirche, so klein sie auch sein mag, sollte
nicht zu wenig von sich halten. Sie bleibt eine wertvolle Quelle fiir Kunst, Ethik und religiose
Erfahrungen. Sie bewahrt einen Schatz in der Erkenntnis, dass die Menschen nicht fir sich
selbst leben. In einer Zeit zunehmender Konkurrenz und Belastung und Egoizentrismus ist sie



eine wertvolle Gegenstimme, auch wenn er in der Kultur um uns herum keinen grofRen
Anklang findet. Auch jlingere Theologen schienen sich tber das Verschwinden der Kirche
weniger Sorgen zu machen. Die Menschen wiirden weiterhin religiése Erfahrungen und
Fragen haben und sich sicherlich erneut an die Kirche wenden, um Antworten zu erhalten.
Und vielleicht geben die neuesten soziologischen Daten zu einem moglicherweise
zunehmenden Interesse an Glauben und Kirche bei Angehorigen der Generation Z Anlass zur
Hoffnung.

Dennoch bleibt die Frage, woher ich selbst Hoffnung und Trost schopfe. Dazu mdchte ich nun
einiges sagen.

6. Anstiftung zur Hoffnung

a. Esist nicht unsere Schuld
Es ist traurig, dass wir keine Knopfe haben, an denen wir drehen kdnnen. Das fihlt sich
machtlos an. Aber es hat auch eine positive Seite, namlich dass der Niedergang der Kirche
und des Christentums auch nicht unsere Schuld ist.
Das mochte ich klar sagen. Ich habe oft ein schlechtes Gewissen gehabt, weil meine Kinder
zum Beispiel nicht mehr der Kirche angehoren. Ich treffe Menschen, die sich schuldig fihlen.
Ein alterer Kollege sagte zu mir: Ich wiinschte, ich hatte lhr Buch vor dreilkig Jahren gelesen,
weil ich mich wahrend meiner gesamten Karriere wegen des Niedergangs der Kirche schuldig
gefiihlt habe.
Und wir reden oft miteinander darliber. Unsere Landeskirche Glberschwemmt uns als
Pastoren immer noch mit allerlei Erfolgsgeschichten lber Kirchen, denen es gut geht, und
mit allerlei missionarischem Material. Gemeindemitglieder erzahlen einem oft, dass es in der
Gemeinde ein paar Dorfer weiter so gut lauft und dass es einen so netten Pfarrer gibt. Und
der frihere Rektor unserer evangelisch-theologischen Hochschule sagte einmal in einer
nationalen Zeitung: , Eine Organisation, die jedes Jahr drei Prozent ihrer Mitglieder verliert,
macht sicherlich etwas falsch.”
Ich sage: Nein, das stimmt nicht. Das ist eine Lige. Ja, wir sind fehlbare Menschen und
fehlbare Pfarrer und nattirlich muss man sich jeden Tag fragen, was verbessert werden
konnte. Aber es scheint mir nicht, dass wir schlechtere Christen sind als unsere Eltern oder
GroReltern, noch dass unsere Generation von Pfarrer auf einem niedrigeren Niveau steht —
beruflich oder spirituell — als friihere Generationen, als die Kirche noch voll war.
Auf die Sakularisierung haben wir — leider — keinen Einfluss, aber das bedeutet auch, dass wir
— Gott sei Dank — keine Schuld daran tragen.

b. Spass machen
Aber was sollen wir dann tun? In meiner zweiten Kirche hatten wir schon seit den Jahren des
Kalten Krieges Kontakt zu einer Schwestergemeinde im Harz, sechs Kilometer hinter dem
Eisernen Vorhang. Dieser Kontakt wurde auch nach dem Fall der Mauer fortgesetzt, zunachst
hauptsachlich um diese kleine, alternde und marginalisierte Gemeinschaft zu ermutigen und
zu unterstitzen.
Dieses Bild @nderte sich aber, als 2001 ein neuer Pfarrer kam: ein junger Mann mit
Lederjacke und Pferdeschwanz. In kurzer Zeit war die Kirche voller junger Leute, auch weil
der Pfarrer vierzig Prozent seiner Zeit fiir Jugendaktivitdten aufwenden durfte, etwa
Sommercamps, bei denen er mit den Jugendlichen Bergsteigen oder Segeln ging.



An einem schonen Sommerabend im Garten meines Pfarrhauses fragte ich ihn, was sein
Geheimnis sei. Jetzt kannte ich ihn auch als durchaus frommen Mann, der schon zu DDR-
Zeiten trotz seiner atheistischen und kommunistischen Erziehung die mutige und
karrierezerstérende Entscheidung getroffen hatte, Theologie zu studieren. Ich erwartete eine
fromme oder eine theologische Erkldarung und die Antwort, die er gab, liberrasche mich ganz:
»Ah, Aarnoud”, sagte er: ,Spass machen.” Und er grinste breit. Obwohl unerwartet, war die
Antwort véllig richtig, denn er strahlte bei allem, was er tat, Freude aus.

Denn wenn wir selbst nicht daran glauben, wenn wir uns nicht davon inspirieren lassen —
warum sollten wir es dann tun? Ich erlebe es auch als Befreiung, dass ich nichts mehr tun
muss, um junge Leute oder anderen in die Kirche zu holen. Wenn alle strategischen Motive
verschwinden, bleibt ein Motiv: Tun was wichtig ist, tun wozu Gott und das Evangelium uns
auffordern.

Vaclav Havel sagte: ,Hoffnung ist nicht dasselbe wie Optimismus. Optimismus ist der
Gedanke, dass alles gut wird. Hoffnung ist der Glaube, dass man die richtigen Dinge tut, auch
wenn die Dinge nicht gut ausgehen.” Sobald wir als Kirche unsere falschen Hoffnungen und
unseren falschen Optimismus loslassen, gibt es wieder Raum, Dinge zu tun, nur weil sie gut
sind.

c. Auch eine kleine Kirche kann wertvoll sein
Eine kleine Kirche kann, wie gesagt, wertvoll sein. Darliber hinaus bringt uns eine kleinere
Kirche auch zu einem wichtigen Kern des Glaubens zurlick. Dietrich Bonhoeffer sagte: ,Nur
der Leidende Gott kann helfen.” Die Geschichte von der Versuchung in der Wiiste ist eine
Schlusselgeschichte. Jesus ist gerade darin ein Ebenbild Gottes, dass er sich in seiner
Wehrlosigkeit fir die Solidaritat mit seinen Mitmenschen entscheidet. Er entscheidet sich
nicht fiir die schnellen Losungen der Welt des Marketings, der Gewalt oder der religidosen
Manipulation. Jesus entscheidet sich fir Verbindung, Kommunikation, Beziehung.
Zwei Interviewpartner, Stephan Sanders und Kristien Hemmerechts, haben sich bewusst fir
eine Kirche entschieden, in der Fliichtlinge, Obdachlose und Prostituierte willkommen sind.
Hoffnung fur eine Kirche entsteht dort, wo sie sich ihrer Berufung bewusst ist. Das heit: wo
sie Christus im Hungrigen, im Fremden und im Gefangenen begegnet (Matthdus 25).

Dahinter steckt auch eine praktische, soziologische Tatsache: Menschen gedeihen am besten
in einer Gruppe von 70-150 Personen. Solche Gruppen, sagt die Soziologie, sind “small
enough to care, big enough to dare”. ‘Klein genug, um sich zu kimmern, groR genug, um sich
zu trauen” —klein genug, um ein Auge aufeinander zu haben, aber mit gentigend kritischer
Masse, um dennoch etwas zu erreichen.

Mit anderen Worten: SchlieRen Sie Kirchen nicht, nur weil das Gebaude oder der Pfarrer
unbezahlbar werden. Ein Gebdude und ein bezahlter Pfarrer gehdren aus ekklesiologischer
Sicht nicht zur Definition einer Kirche. Hoffnung liegt in Gruppen, die aufgrund ihrer Grol3e
herzlich und offen zugleich sein kénnen.

d. Kirche als Kloster
Mit vielen Missionarsmodellen kann ich nicht mehr viel anfangen. Mein Kollege Jeroen
Jeroense hat jedoch 2009 eine Broschiire mit dem Titel ,Kirche als Kloster” geschrieben, und
diese Broschiire spricht mich immer noch an.



In dieser Broschiire weist er darauf hin, dass die romisch-katholische Kirche zwei Strukturen
hat: die Pfarr (Parochie/Gemeinde)- und die Klosterstruktur. In den evangelischen Kirchen
stand die Pfarrstruktur schon immer im Mittelpunkt. Der Paroikos, die Kirche neben dem
Haus, die Nachbarschafts- oder Dorfkirche. Doch in einem sdkularisierten Umfeld kann die
Klosterstruktur weitaus nitzlicher sein.

Das Kloster kennt namentlich drei Kreisen: Monche, Dorf und Pilger/Passanten. Bei Jesus war
es dasselbe: er hat zwolf Jlingern, aber auch einen Kreis von siebzig Anhangern und der
Menge.

Das Modell sagt mir zwei wertvolle Dinge. Zundchst einmal — noch einmal — dass man auch
mit einer kleinen Gruppe engagierter Glaubiger eine grof3e Bedeutung haben kann.
Manchmal gibt es in einem Kloster eine Handvoll Mdnche oder Nonnen und doch haben sie
Bedeutung. Das gibt mir Hoffnung.

Zweitens impliziert diese Metapher, dass man als Kirche nicht einer feindlichen Welt
gegenubersteht, sondern einer Welt mit unterschiedlichen Beteiligungsebenen. Ein Kloster
bietet Menschen die Méglichkeit, eine partizipatorische Auseinandersetzung mit Kirche und
Glauben zu entwickeln. Das Kloster dient dazu, Beziehungen zum Dorf aufzubauen und
einmaligen Gasten Gastfreundschaft zu bieten.

e. Acceptance and Commitment Therapy
Laut Kiibler-Ross ware es am besten, wenn man am Ende eine Akzeptierung bekommen
kdnnte. Wenn wirdie Realitat so akzeptieren, wie sie ist, und keine falschen Hoffnungen mehr
hegen.
Meine Tochter Madeleen, die Psychologin ist, sagte einmal zu mir: ,Was du in deinem Buch
tust, ahnelt einer Bewegung innerhalb der Verhaltenstherapie: Acceptance and Commitment
Therapy. In dieser Theorie geht man davon aus, dass man im Kampf gegen Probleme, die
weit auRerhalb seines Einflussbereichs liegen, oft viel wertvolle Energie verliert. Anstatt sie
zu bekdampfen, lernt man, sie zu akzeptieren. Man erlebt oft, dass man einen neuen
Engagement oder Blick auf die Werte bekommt, die hinter seinem Kampf stehen, und
manchmal auch eine neue Chance, diese Werte neu zu gestalten.”
Diese schone Reaktion meiner Tochter erinnerte mich an die Geschichte von Rabbi Yochanan
ben Zakkai, der die Wiege des Talmuds war. Dieser Zeitgenosse Jesu sah die Zerstérung des
zweiten Tempels in Jerusalem durch die Romer voraus. Die Geschichte besagt —ich erzdhle
sie eher locker —, dass ein Schiiler von Rabbi Jochanan in Tranen ausbrach, als er den
zerstorten Tempel sah. Als Rabbi Yochanan fragte, warum er weine, sagte der Schiler: ,\WWenn
es keinen Tempel mehr gibt, wo kdnnen wir dann unsere Opfer darbringen? Und wenn wir
keine Opfer mehr darbringen kénnen, wie kdnnen uns dann unsere Siinden von Gott
vergeben werden?” Rabbi Yochanan antwortete: ,Aber steht nicht geschrieben: ,Ich will
Liebe, keine Opfer; ,,Gott anzuvertrauen ist mehr wert als jedes Opfer.” (Hosea 6:6) Jetzt, wo
wir keine Opfer mehr bringen kénnen, missen wir uns mehr auf Taten der Liebe
konzentrieren. Sie sind fiir Gott viel mehr wert.”
Ich kann mir nicht vorstellen, dass Rabbi Jochanan nicht auch Trauer Uber die Zerstérung
Jerusalems und des Tempels empfand, sondern bereits an die Zukunft dachte. Die Akzeptanz
des Verlustes starkte sein ,,commitment”, seine Hingabe an die Liebe als zentralen Wert
seines Glaubens. Er arbeitete bereits daran, eine Tempelreligion mit Priestern und
Brandopfern in eine ethischere Religion rund um ein Buch umzuwandeln.

Endlich

10



Ich bin davon liberzeugt, dass wir die Kirche nicht retten kénnen — und schon gar nicht, wenn
wir die Kirche weiterhin als unser Geschaft oder unser Projekt betrachten. Also, was Andrew
Root sagte: “Die Kirche ist zur Hauptfigur ihrer eigenen Geschichte geworden. Und das
stimmt nicht. Gott ist die Hauptfigur und die Kirche ist lediglich der Erzahler.”

Wir haben etwas verloren und das betrauere ich. Gliicklicherweise sehe ich jingere Pastoren,
die diesen Punkt der Trauer bereits hinter sich haben. Und vielleicht muss etwas sterben,
bevor etwas Neues entstehen kann. So sah auch Rabbi Jochanan ben Sakkai ein neues
Judentum, wahrend andere noch immer fiir den Erhalt des alten kdampften.

In der Zwischenzeit bin ich der Meinung, dass die Kirche immer noch einen groflen Wert hat.
Obwohl sie klein ist, baut sie eine Gemeinschaft auf, sie praktiziert Ethik und sie bewahrt
einen Schatz an Geschichten, Ritualen und Kunst. Machen wir also mutig weiter und hoffen
wir, dass Gott mit seiner Kirche eine neue Geschichte beginnt. Eine Geschichte, in der er die
Hauptfigur ist, die ich aber hoffentlich erzahlen kann.

Aarnoud van der Deijl ist ein Pionierpastor in Abcoude und Autor von Die Zukunft der Kirche.
Essay voller Trauer und Hoffnung

11



