Die Kirche als Minderheit
1. Einleitung
»Gott zihlt uns nicht, sondern misst uns.“ Christoph Klein

Mein personlicher Kontext bietet mir eine ideale Grundlage fiir diese Fragestellung. In
Siebenbiirgen als protestantischer, reformierter Pfarrer und Theologe zu leben, bedeutet, einer

ethnischen, konfessionellen und zunehmend auch weltanschaulichen Minderheit anzugehéren.
Die Untersuchung dieser Fragestellung ist auch deshalb aktuell, weil

- infolge der kommunistischen Diktatur in der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts und der sich
seit 1990 beschleunigenden Sikularisierung auch die Kirche in der Welt zu einer Minderheit

geworden ist

- wir in diesem ,,neuen Boot” gemeinsam mit dem westlichen und nordamerikanischen
Christentum rudern miussen, das seit Jahrzehnten mit der theologischen Interpretation seiner

durch die Sikularisierung bedingten Minderheitenposition ringt.

- sich in der politischen und theologischen Literatur Westeuropas und Nordamerikas der letzten
dreiBig Jahre zahlreiche Beispiele finden, die sich der Minderheitenfrage auf biblischer Grundlage

nihern und so Antworten auf die durch die neue Situation aufgeworfenen Fragen finden.
1.1. Der Begriff ,,Minderheit”

Minderbeit: eine kulturell, ethnisch, religiés usw. abgegrenzte Gruppe. Diese Gruppe lebt
zusammen mit einer deutlich dominanteren Gruppe und befindet sich in einer untergeordneten

Position.

Diese Bezeichnung entstand einerseits aus dem Bestreben der Mehrheitsgesellschaft, der
dominanten Mehrheitsgruppe, der Machthaber, ihre eigene Position zu stirken. Andererseits ist
sie ein Produkt der einseitigen, manchmal ausschlieBlich wirtschaftlich gepragten Denkweise des
20. und 21. Jahrhunderts. Diese Denkweise opfert alles auf dem Altar des Wirtschaftswachstums.
So kann das Wirtschaftswachstum zu einem Go6tzen werden, dem wir alles opfern und in
quantitative Kategorien einordnen: Produktion, Ertrige, Menschen, sogar die Kirche. Ernst

Friedrich Schumacher warnte 1973 in seinem vor allem (aber nicht nur) fiir Okonomen



bestimmten Buch ,,.Small is beautiful®, dass dies keine ernsthafte Resonanz fand und keine

zivilisatorische Korrektur in diesem Bereich und in dieser Frage bewirkte Y
1.2. Was macht eine Gemeinde, eine Kirche zu einer Minderheit?

Im Falle der Kirche wire eine etwas humorvolle Herangehensweise angebracht: Wann war die
Kirche jemals in der Mehrheit? Nach dem Ende der Christenverfolgungen? Nach dem 4.
Jahrhundert, als es gefahrlich war, Heide zu sein? Stanley Hauerwas charakterisiert die
,konstantinische Wende” (in Anlehnung an J. H. Yoder) treftend: ,,17or Konstantin mussten die
Christen glanben, dass Gott in der Welt aktiv ist, denn die Welt verfolgte sie bis zum Tod. Nach Konstantin
mussten die Christen glanben, dass Gott in der Kirche wirksam ist, da die Welt vom Kaiser regiert wurde. Mit
anderen Worten: VV'or Konstantin erforderte es Mut, Christ zu sein, nach Konstantin brauchte man Mut, um
Heide zu sein.”” Welche Mehrheit konnte die obligatorische Staatsreligion nach Theodosius
erreichen? Im Mittelalter entstand die christliche Ara, in der das Christentum oft Kultur

(Christendom, Christentum) bedeutete und nicht unbedingt die konsequente Nachfolge Christi.
2. Die Minderheitenkirche

In der christlich-politisch-theologischen Literatur der letzten vierzig bis fiinfzig Jahre in
Westeuropa und Nordamerika ist die Kirche als Minderheit zu einem Schliisselbegriff geworden.
Es gibt sowohl Unterschiede als auch Gemeinsamkeiten zwischen dem in der westlichen
Theologie verwendeten Begriff und dem Begriff, der im ethnisch minoritiren Umfeld
Transsilvaniens geprigt wurde. Der Unterschied besteht darin, dass dort in erster Linie der
Riickgang aufgrund der Sikularisierung die christliche Kirche zu einer Minderheit macht,
wihrend wir in unserem Fall vor allem die in ethnischen Minderheiten organisierte Kirche als

Minderheit bezeichnen.

Es ist wichtig anzumerken, dass es in der westlichen Theologie und im kirchlichen Diskurs friher
eine starke Abneigung gegen ethnisch organisierte Gemeinden und Kirchen gab. Was die Begriffe
Heimat, Vaterland, Volk, Nation und Nationalitit betrifft, so wurden diese durch die extremen
politischen Krifte (sowohl der Rechten als auch der Linken) des 20. Jahrhunderts erfolgreich
pervertiert, einerseits durch die Volks- und Nationvergbtterung der Nationalsozialisten,
andererseits durch die internationalistische Politik der kommunistischen Diktaturen. Daher riihrt
die Abneigung. In den letzten Jahrzehnten jedoch erkennt und akzeptiert sowohl das
Christentum in Ubersee als auch in Westeuropa zunehmend die von Einwanderern gegriindeten,

ethnisch geprigten Kirchen und Gemeinden.


https://www.deepl.com/en/translator#_ftn1
https://www.deepl.com/en/translator#_ftn2
https://www.deepl.com/en/translator#_ftn3

2.1. Die Kirche als Minderheit in der Welt

In den ersten Jahrhunderten der Christenverfolgung war es fiir die Christen ,leichter”, an den
Grundsitzen des Evangeliums festzuhalten. Selbst die Versuchung, sich der Macht
anzuschlieBen, kam nicht in Frage. Der zeitgentssische niederlindische Theologe Abraham van
de Beek[4] zitiert aus einem Brief an Diognet. ... Christen sind Fremde. Unabhdngig davon, in welchen
Land sie leben. Sie verhalten sich wie Fremde, weil sie Gottes V'olk sind. Als Fremde suchen sie den Frieden der
Stady, in der sie leben. Sie sind gehorsame Biirger, solange sie nicht den Namen ibres Herrn verlengnen miissen. ™
Die Christen der ersten Jahrhunderte mussten auch existenziell erfahren, dass ihr Aufenthalt auf

Erden nur vortibergehend und dariiber hinaus unvorhersehbar war.
2.1.1. Die Kirche im Reich: Augustinus

Augustinus suchte im Rémischen Reich nach einem wodus vivends fir die Kirche. Seine Haltung
gegeniiber dem Rémischen Reich kommt in seinem Werk ,,De civitate Dei* (dt. ,,Uber die Stadt
Gottes®) deutlich zum Ausdruck. Als Gemeinde Gottes, als ,,Stadt Gottes”, in einer Minderheit
in einem Reich, in einer irdischen ,,Stadt” zu leben, die anders ist als die Stadt Gottes, andere
Werte hat, eine andere, nimlich eine gbtzendienerische heidnische Religion. In ihr prisent zu

sein, ohne sich ihr anzupassen.
2.1.2. Die Kirche in der Stadt: Calvin

Wihrend seiner Flucht aus Frankreich erlebte Calvin am eigenen Leib, dass die christliche
Gemeinde buchstablich eine Gemeinschaft von Fremden auf dieser Erde ist. Er wurde in Genf
als Fliichtling aufgenommen und zum Gemeindedienst verpflichtet. Die durch hugenottische
Fliichtlinge wachsende Gemeinde in der Genfer Kirche war zunichst fiir die Kantone und spiter
auch fir die Nachbarlinder ein Beispiel dafiir, dass eine Minderheitskirche eine
gesellschaftsbildende, wegweisende Rolle spielen kann. Auch wenn sie stindig ,,gegen den Wind*
lebt und arbeitet. Mit ,,Gegenwind* ist hier der Einfluss der groBeren romisch-katholischen
Umgebung bzw. der libertinistischen Machtgruppe im engeren Umfeld Genfs gemeint, der mal

starker, mal schwicher ist.

2.1.3. Die Kirche nach der Kultur des ,,Christentums* (postchtistendom): Stanley

Hauerwas

Der zeitgenossische Mennonit/ Anabaptist Stanley Hauerwas geht davon aus, dass die Kirche

schon immer eine Minderheit wat.


https://www.deepl.com/en/translator#_ftn4
https://www.deepl.com/en/translator#_ftn5

Hauerwas ist nicht beeindruckt von der von Konstantin dem Grof3en zur Mehrheit erklirten
Christenheit, sondern macht unter anderem die konstantinische Wende dafir verantwortlich,
dass die christliche Kirche zur Gefangenen und dann zur Geliebten der politischen Macht wurde.
W Wir hitten viel weniger Zwangsvorstellungen von der Herrschaft iiber die Welt, wenn wir uns mit unserer
Minderbeitenposition abfinden wiirden. Wir sollten diese Position nicht als einen bosen Scherg des Schicksals oder
als eine mdchtige nene Entwicklung betrachten, sondern einfach als die Entlarvung des Mythos der Christenbeit,
der nie wabr war, anch nicht zu der Zeit, als man daran glaubte.”™ Deshalb fillt es der christlichen
Kirche heute, in einer Zeit des Niedergangs der christlichen Kultur, so schwer, zu threr vom
Evangelium bestimmten Identitit zuriickzufinden. Die Nostalgie nach dem massenhaften,

,;mehrheitlichen* Christentum ist zu stark.
2.1.4. Die Kirche im sidkularen Staat: Stefan Paas

Stefan Paas[7], sucht nach dem Abklingen der grossen europdischen Evangelisierungsprojekte des
spaten 20. und frithen 21. Jahrhunderts und nach den bescheidenen Erfahrungen mit
Gemeindegriindungen in Amsterdam dhnlich wie Hauerwas, dass in den europaischen und
nordamerkikanischen Kirchen das Christentum (Christendom) gefiahrlich mit dem christlichen
Glauben und der Jungerschaft vermischt ist, die in Massenkirchen gedacht werden. Es besteht
eine unangenehme Spannung zwischen dem Wachstumsziel der kirchlichen Mission und
zahlreichen neutestamentlichen Aussagen, in denen die Jingerschaft, die Gemeinde, als
Minderheit der Welt erscheint. Denn Jesus und die Apostel sprechen oft von der Kirche als
Licht, Salz, Fremden und Wanderern, als Burgern des Himmels auf Erden, als ersten Friichten,

als kleiner Herde .

Paas stellt in einer theologisch-historischen Einleitung fest, dass die Theorie des Zusammenpralls
zwischen dem himmlischen und dem irdischen Reich des Ambrosius dem augustinischen Modell
folgte, wonach das neue Reich das alte umgestalten muss. Daraus ergab sich in der Praxis der
westlichen christlichen Kirche, dass Kirche und Kultur aufgebaut werden mussen. Mit einem
Ausdruck aus dem 19. Jahrhundert ausgedrickt, drehte sich die christliche Mission immer um
Bekehrung und ,,Zivilisation”. Es ging nicht nur darum, den Heiden das Evangelium zu bringen,
sondern auch die Zivilisation. Die Grenze zwischen beiden verschwamm oft. Anstelle einer
Kirche bauten und pflegten wir beispielsweise eine Kultur. Anstelle der Mission wurde die
Erlangung von Macht, die Erhaltung von Einfluss und der Export der westlichen Zivilisation
zum Ziel. In der frithen europiischen Christenheit stand die Zivilisation im Vordergrund: Den

germanischen Stimmen wurde die Kultur (die christliche Zivilisation) aufgezwungen, und erst


https://www.deepl.com/en/translator#_ftn6
https://www.deepl.com/en/translator#_ftn7
https://www.deepl.com/en/translator#_ftn8

danach nahmen sie das Christentum an. Das Christentum blieb ein Nebenprodukt der Kultur. So
konnte eine weniger intensive Form des Christentums entstehen, die oft mit vorchristlicher

Religiositit vermischt war.[9]

Paas sucht in seiner Suche nach einem Weg nach den, menschlich gesehen, bescheidenen
Ergebnissen der Gemeindegriindung in Amsterdam die Grundlage fiir ein neues Paradigma in
den ,,Minderheitenmodellen” der Heiligen Schrift. In der sakularen Gesellschaft der
Niederlande/Westeuropas sind fiir ihn zwei Vorbilder aus der Heiligen Schrift der
Ausgangspunkt: einerseits das Volk, das im Buch Daniel erscheint, das seine Heimat, seine
nationale Existenz und seine Mehrheitsposition verloren hat, traumatisiert als babylonische
Diaspora lebt, andererseits die um den Mittelmeerraum verstreuten Gemeinden, an die der

Apostel Petrus seinen ersten Brief richtet.
3. Der schmale Weg: ein Modell zur Auslegung der Bibel. Die Kirche: eine Minderheit
Theologische Kritik am Begriff ,,Minderheit”

In der Heiligen Schrift begegnen wir oft, dass der Herr den Glauben der Seinen stirkt, indem er
thnen trotz ihrer zahlenmafBigen Unterlegenheit zeigt, dass es vor ihm keine Hindernisse gibt.
Sein Sieg hingt nicht von der zahlenmiBigen Uberlegenheit ab. Oft reicht ein Rest des Volkes
Gottes aus, damit es weiterbesteht und daraus eine Zukunft entstehen kann. Siehe die

Geschichten von Gideon, Elia, David und Goliath.

3.1. Beispiele aus der Heiligen Schrift. Als Minderheit in einer fremden Umgebung: die
babylonische Gefangenschaft. Kleine Anfinge in den Gleichnissen Jesu: Sauerteig,

Senfkorn, kleine Herde
Der Brief Jeremias an die Verbannten in Babylon (Jer 29,1-23)

Und bemiibt euch um das Wobl der Stadt, in die ich euch verschleppt habe, und betet fiir sie Zum Herrn, denn
threm Wobl gebt es auch um ener Wobl! Jer 29,7

Israel erlebte nach der Eroberung in dieser Gefangenschaft zum ersten Mal, was es bedeutet, den
Status der Mehrheit zu verlieren und als Minderheit in einer fremden Umgebung zu leben und zu

uberleben.


https://www.deepl.com/en/translator#_ftn9

Stefan Paas: Er ordnet die Verbannung in den gesamten Heilsgeschichten ein und stellt fest, dass
die Bibel von der Vertreibung Adams und Evas bis zur Verbannung des Johannes nach Patmos
ein Buch der Entwurzelung und Heimatlosigkeit ist. Menschlich gesehen war zu erwarten, dass
das winzige Israel danach aufthéren wirde zu existieren. Das Gegenteil geschah jedoch, denn
Israel fand im Exil zu einem neuen Gottesglauben, der auf den alten Traditionen aufbaute, aber

voller neuer Entdeckungen war.

Beispiele aus den Gleichnissen Jesu

Das Gleichnis vom Senfkorn (Mt 13,31-32; Mk 4,30-32; Lk 13,18-19)

sWJesus bezog sich nicht anf die 1 ergrfSerung des Kreises seiner Jiinger, sondern darauf, dass das Reich Gottes
unsichthar wdachst und sich ausbreitet. Die Form der Kirche entspricht ,,im besten Fall” dem Senfkorn

und dem Sauerteig, nicht dem Baum und dem aufgegangenen Teig. [10]

Die Voraussetzung fir das Wachstum der Gemeinde ist nicht die Masse, die Vielzahl, die
menschliche Kraft. Die einzige Voraussetzung ist, dass man die VerheiBung der Zukunft, die
Verheilung der Ausbreitung und des Wachstums des Reiches Gottes nicht in Zweifel zieht.

Vertraue auf den, der die VerheilBung gegeben hat.

Nicht alles (Holz, Nest, Végel) war von vornherein gegeben, aber in dem Wort und durch das
Wort ist alles gegeben, was zum Leben und damit fir die Zukunft notwendig ist: Der Heilige
Geist, der mit dem Wort verbunden ist, ermutigt uns, dass Gottes blofe Worte gentigend Kraft

haben, um seine Herrschaft auszubreiten und sein Reich wachsen zu lassen.

Das Gleichnis vom Sauerteig (Mt 13,33 und Lk 13,20-21)

Es braucht nur wenig Sauerteig, unverhaltnismaf3ig wenig im Vergleich zum Brotteig, und doch
lisst er die gro3e Menge Teig aufgehen. Die verborgene, innere Kraft des wenigen Sauerteigs
durchdringt und durchdringt die gesamte Teigmasse. Das Schicksal des Wortes héngt weder von den
Jéingern noch von hinderlichen Umstinden ab. Heute wiirde man sagen: Das Wort ist eine innere Kraft, die nicht
an weltliche oder kirchliche , Infrastrukturen” gebunden ist. Kozma figt hinzu, dass Gott nicht die Jinger,

die an ihrer Mission zweifeln, iiberzeugen will, sondern ihr Vertrauen in das Wort stirken will.

[11]

Die kleine Herde (Lk 12,32)


https://www.deepl.com/en/translator#_ftn10
https://www.deepl.com/en/translator#_ftn11

JFlirchtet euch nicht, ihr kleine Herde, denn es hat enrem 1 ater gefallen, euch das Reich zu geben.”

Dass das Oberhaupt der Kirche uns als kleine Herde bezeichnet, nachdem er uns humorvoll (Wer
von ench kann durch seine Sorge sein Leben um eine Elle verlangern? Lk 12,25) mit unserer existenziellen,
,»diensthabenden” Sorge konfrontiert hat, wirkt trostlich. Wir diirfen jedoch auch nicht
tbersehen, dass das Versprechen seines Landes keine in der Gegenwart vollendete Losung
vorwegnimmt. Die Angste, die aus unserem Leben als Minderheit in der Kirche resultieren, die
,»2Diaspora-Psychose“[12] verlangen sofortige Losungen. Hier erhalten wir das Versprechen des
Landes. Diese Verheilung wird sich in der Zukunft erfiillen, deren Anfinge bereits im
Evangelium vorhanden sind. Unsere Angste entspringen der vorletten Wirklichkeit, Trost und

Ermutigung miissen wir jedoch aus der VerheiBung der lezzren Wirklichkeit schopfen.

4. Minderheitenkirche: Von traumatischer Etrfahrung zu einem ekklesiologischen

Paradigma
4.1. Eine Gott gehorsame, leidende, freudige und prophetische Gemeinschaft

a. Die Kirche ist keine Gemeinschaft von Individuen, die tiber das irdische Reich und tber ihr
eigenes Leben herrschen, und auch keine Gemeinschaft, die ihrem Schicksal, ihrer Bestimmung
ausgeliefert ist. Die Kirche ist eine Gemeinschaft, die sich in einer atomisierten Welt
versammelt. Eine Gemeinschaft, die in der Liebe Gottes fest verwurzelt ist, in einer
entwurzelten Gesellschaft. Diese Gemeinschaft versammelt sich um ihren herrschenden Herrn
und Koénig und nicht aus Eigeninteresse oder aus dem Interesse einer Gruppe. Sie versammelt

sich aus Gehorsam und nicht aus Angst.

b. Die Kirche ist eine leidende Gemeinschaft, die in stindigem Konflikt mit den von Christus
besiegten Firstentiimern und Michten steht. Hier sprechen wir von Martyrium, wie es beim
Apostel Johannes konkret wird. Bei Johannes von Patmos ist die Kirche in Wirklichkeit eine
Mirtyrergemeinschaft. ,,...und ich sab die Seelen derer, die ihr Leben fiir das Zengnis Jesu und fiir das Wort
Gottes verloren hatten® (Oftb 20,4). Mit ,,die Mirtyrer* versteht Johannes in der Offenbarung die
gesamte Kirche. Das Abendmabhl ist auch ein Zeichen fir die leidende Kirche. Dieses Zeichen
prigt die Kirche. Das eine Brot bildet die Gemeinschaft eines Leibes (1 Kor 10,17). Die Kirche
ist die Gemeinschaft derer, die sich nicht nur um Christus versammeln, sondern mit ihm in

seinem Tod eins sind.


https://www.deepl.com/en/translator#_ftn12

c. Als Antwort auf die Verherrlichung Christi ist die Kirche eine gliickliche Gemeinschaft. Dies
liegt trotz aller moglichen Leiden darin begriindet, dass der Geist dessen in ihr wohnt, der Jesus
von den Toten auferweckt hat (Rom 8,11). Diese Botschaft der Auferstehung gilt innerhalb und
auflerhalb der Kirche. In der Auferstehung feiert die Kirche den gré3ten Sieg und die
Wiederherstellung der Schépfungsordnung. Diese Freude ist die Wurzel der Haltung der Christen
gegeniiber der geschaffenen Welt. Die Freude ist eine moralische Haltung und hingt nicht von

inneren oder dulleren Umstinden ab.

d. Die Kirche verkiindet Gottes Wort als Antwort auf die Verherrlichung Christi. Gottes Wort ist
die Rede, die Gott an den Menschen richtet, aber auch die, zu der er den Menschen einlidt, sich
an ihn zu wenden. Das bedeutet, dass die Kirche prophetisch und betend bleiben muss.
Prophetisch zu sein bedeutet, hier und jetzt das Wort Gottes in der Kirche, aber auch in der Welt
zu verkinden. Prophetisch zu sein bedeutet, die gegenwirtige Situation im Lichte des Wortes

Gottes zu analysieren und beim Namen zu nennen. Die Kirche ist Prophetin fiir die Welt.
4.2. Ein fremdes, aber priesterliches Geschlecht in einer sikularisierten Welt
Die Kirche als fremde Familie

Israel wird von Gott oft daran erinnert, dass es in seiner Haltung gegentiber Fremden nicht
vergessen soll, dass es selbst in Agypten fremd war. Diese Mahnung diente dazu, die Mehrheit
dazu anzuhalten, Fremde, Neuankémmlinge und Proselyten aufzunehmen. Diese Mehrheitslage
dnderte sich mit der babylonischen Gefangenschaft, und im Neuen Testament wurde klar, dass
die iber die Welt verstreuten Christen ,,doppelte” Fremde sind: einerseits, weil sie in
verschiedene Linder und unter verschiedene Volker verstreut wurden, um die Frohe Botschaft
zu verkinden, andererseits, weil der Aufenthalt der Christen auf dieser Erde nur vortibergehend

ist: Denn wir haben hier keine bleibende Stadt, sondern suchen die zukiinftige. Hebr 13,14

Der Apostel Petrus verwendet in seinem ersten Brief dreimal den Begrift ,,Fremde”: den Fremden
in Pontus, Galatien, Kappadokien, Asien und Bithynien (1,1); verbringt die Zeit eures Fremdeverweibens mit
Furcht (1,17) und ich ermahne eunch als Fremde und Gaste (2,11). Christen haben also eine fremde

Identitit: Sie sind anders und relativ machtlos, schutzlos.

Der Apostel Petrus verweist in erster Linie auf diese Andersartigkeit und Schutzlosigkeit, wenn er
Christen als Fremde und Auslinder bezeichnet. Anders in dem Sinne, dass ihre christliche

Identitit keine Privatsache ist, sondern gesellschaftliche Konsequenzen hat. Sie leben anders als



die Welt. Sie sind schutzlos in dem Sinne, dass sie ihre Identitit in einem Umfeld leben mussen,
das diese nicht unterstiitzt und ihr oft sogar Widerstand entgegensetzt. Christen haben nicht die
Macht, sich in der Gesellschaft nach ihren eigenen Vorstellungen einzurichten. Dies ist
zunehmend charakteristisch fiir die sdkulare Gesellschaft in Europa. Die christliche Gemeinde
kann sich immer weniger darauf verlassen, dass das Christentum eine allgemein akzeptierte

kulturelle Notwendigkeit ist.
Die Kirche als Priestergilde

Paas zufolge sind die beiden Pole der Zukunft und des Priestertums fiir die missionarische
Identitit kleiner christlicher Gemeinden in einem sidkularen Umfeld unverzichtbar. In 1 Petr 2
bezeichnet er seine Leser zweimal als Priester: heilige Priesterschaft (nmvevuarixos teparevpa 2,5) und
kanigliche Priesterschaft (Baoiletov eparevua 2,9). Mit diesem Ausdruck verweist der Apostel Petrus
auf zwei Wendepunkte in der Geschichte des alten Israel: die Wanderung durch die Wiiste und

die Verbannung.

Die Kirche als fremdes Geschlecht ermutigt die heutige Gemeinde, ihre christliche Identitit zu
suchen und zu stirken. Die Kirche als konigliches Priestertum ist eine positive Metapher, da eine
solche Kirche eine positive Beziehung zu der Welt hat, in der sie ihre Sendung hat. Die Metapher
des Priestertums bestimmt die doppelte Ausrichtung der Sendung der Kirche: Die Kirche vertritt
die Welt vor Gott und Gott vor der Welt. Die Kirche tritt vor Gott als eine dankbare,
lobpreisende, liturgische Gemeinschaft und ist durch ihr Zeugnis, ihre Geduld, ihre Offenheit
und ihre Freundlichkeit in der Welt prisent. Die Priester sind ihrer Definition nach eine
Minderheitengemeinschaft, die dem Frieden ihrer Umgebung dient. Nichts ist seltsam oder
unvollendet in einer Minderheitskirche, im Gegenteil, dies ist ihr ,,natiitlicher Zustand”. Deshalb
kann dieses Kirchenmodell der Neuankémmlinge und Priester in einer Situation wie der

postchristlichen Europa verwendet werden.[13]

Mit heiligem Geist leitet und erleuchtet sie diesen schmalen Weg.

[1] Ernst Friedrich Schumacher, Swall Is Beantiful: A Study of Economics As If People Mattered,
Blond&Briggs, 1973. A small is beautiful entstand als Gegengewicht zu ,,bigger is better” und als
Kritik am westlichen Wirtschaftsleben. Ungarische Ubersetzung: A kicsi s3ép — Tanulmdnyok egy

emberkizpontsi kiggazdasdgtanrdl, Katalizator Konyvkiado, 2014


https://www.deepl.com/en/translator#_ftn13
https://www.deepl.com/en/translator#_ftnref1
https://bookline.ro/publisher/publisherProducts.action?id=8799&page=1

[2] https://www.uctv.tv/shows/Burke-Lecture-Stanley-Martin-Hauerwas-Dietrich-Bonhoeffer-

on-Truth-Politics-8498 , 14.08.2024, Ubersetzung von mir

[3] Corpus Christianum, in dem Kirche, Staat, Kultur und Volk miteinander vermischt waren, was
eine sakularisierte Karikatur des Reiches Gottes war und dessen allmihlichen Niedergang und

Riickzug Bonhoeffer bereits Ende der 1930er, Anfang der 1940er Jahre anktindigte.

[4] Abraham van de Beek (1940), zeitgendssischer niederlindischer Theologe, ehemaliger
Professor fiir Theologie an der Universitit Leiden und der Vrije Universiteit Amsterdam,

Grinder des IRTT (International Reformed Theology Institute, 1995).

[5] Abraham van de Beek, Egyhdz és nemzet, In: Reformatus Szemle, 102.3 (2009), 329.
[6] Robuste kerk, 168.

[7] Stefan Paas (1969), Professor fiir Missionswissenschaft in Amsterdam und Utrecht.
[8] Stefan Paas, 1remdelingen en priesters, 81-82., im Folgenden Paas

[9] Paas, 44-50.

[10] Kozma, 179.

[11] Kozma, 183.

[12] Kozma Zsolt, Migration, Diaspora, Mission im [udentum und Christentum, In: Mdsképpen van

megirva, Reformierte Kirche von Siebenbiirgen, 2007, 99.

[13] Paas, 185-196, 218.

10


https://www.deepl.com/en/translator#_ftnref2
https://www.uctv.tv/shows/Burke-Lecture-Stanley-Martin-Hauerwas-Dietrich-Bonhoeffer-on-Truth-Politics-8498
https://www.uctv.tv/shows/Burke-Lecture-Stanley-Martin-Hauerwas-Dietrich-Bonhoeffer-on-Truth-Politics-8498
https://www.deepl.com/en/translator#_ftnref3
https://www.deepl.com/en/translator#_ftnref4
https://www.deepl.com/en/translator#_ftnref5
https://www.deepl.com/en/translator#_ftnref6
https://www.deepl.com/en/translator#_ftnref7
https://www.deepl.com/en/translator#_ftnref8
https://www.deepl.com/en/translator#_ftnref9
https://www.deepl.com/en/translator#_ftnref10
https://www.deepl.com/en/translator#_ftnref11
https://www.deepl.com/en/translator#_ftnref12
https://www.deepl.com/en/translator#_ftnref13

	Die Kirche als Minderheit
	1. Einleitung
	1.1. Der Begriff „Minderheit”
	1.2. Was macht eine Gemeinde, eine Kirche zu einer Minderheit?

	2. Die Minderheitenkirche
	2.1. Die Kirche als Minderheit in der Welt
	2.1.1. Die Kirche im Reich: Augustinus
	2.1.2. Die Kirche in der Stadt: Calvin
	2.1.3. Die Kirche nach der Kultur des „Christentums“ (postchristendom): Stanley Hauerwas
	2.1.4. Die Kirche im säkularen Staat: Stefan Paas


	3. Der schmale Weg: ein Modell zur Auslegung der Bibel. Die Kirche: eine Minderheit
	Theologische Kritik am Begriff „Minderheit”
	3.1. Beispiele aus der Heiligen Schrift. Als Minderheit in einer fremden Umgebung: die babylonische Gefangenschaft. Kleine Anfänge in den Gleichnissen Jesu: Sauerteig, Senfkorn, kleine Herde
	Der Brief Jeremias an die Verbannten in Babylon (Jer 29,1-23)
	Beispiele aus den Gleichnissen Jesu
	Das Gleichnis vom Senfkorn (Mt 13,31-32; Mk 4,30-32; Lk 13,18-19)
	Das Gleichnis vom Sauerteig (Mt 13,33 und Lk 13,20-21)
	Die kleine Herde (Lk 12,32)


	4.  Minderheitenkirche: Von traumatischer Erfahrung zu einem ekklesiologischen Paradigma
	4.1.  Eine Gott gehorsame, leidende, freudige und prophetische Gemeinschaft
	4.2. Ein fremdes, aber priesterliches Geschlecht in einer säkularisierten Welt
	Die Kirche als fremde Familie
	Die Kirche als Priestergilde



