
 1 

Die Kirche als Minderheit 

1. Einleitung 

„Gott zählt uns nicht, sondern misst uns.“ Christoph Klein 

Mein persönlicher Kontext bietet mir eine ideale Grundlage für diese Fragestellung. In 

Siebenbürgen als protestantischer, reformierter Pfarrer und Theologe zu leben, bedeutet, einer 

ethnischen, konfessionellen und zunehmend auch weltanschaulichen Minderheit anzugehören. 

Die Untersuchung dieser Fragestellung ist auch deshalb aktuell, weil 

- infolge der kommunistischen Diktatur in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts und der sich 

seit 1990 beschleunigenden Säkularisierung auch die Kirche in der Welt zu einer Minderheit 

geworden ist 

- wir in diesem „neuen Boot” gemeinsam mit dem westlichen und nordamerikanischen 

Christentum rudern müssen, das seit Jahrzehnten mit der theologischen Interpretation seiner 

durch die Säkularisierung bedingten Minderheitenposition ringt. 

- sich in der politischen und theologischen Literatur Westeuropas und Nordamerikas der letzten 

dreißig Jahre zahlreiche Beispiele finden, die sich der Minderheitenfrage auf biblischer Grundlage 

nähern und so Antworten auf die durch die neue Situation aufgeworfenen Fragen finden. 

1.1. Der Begriff „Minderheit” 

Minderheit: eine kulturell, ethnisch, religiös usw. abgegrenzte Gruppe. Diese Gruppe lebt 

zusammen mit einer deutlich dominanteren Gruppe und befindet sich in einer untergeordneten 

Position. 

Diese Bezeichnung entstand einerseits aus dem Bestreben der Mehrheitsgesellschaft, der 

dominanten Mehrheitsgruppe, der Machthaber, ihre eigene Position zu stärken. Andererseits ist 

sie ein Produkt der einseitigen, manchmal ausschließlich wirtschaftlich geprägten Denkweise des 

20. und 21. Jahrhunderts. Diese Denkweise opfert alles auf dem Altar des Wirtschaftswachstums. 

So kann das Wirtschaftswachstum zu einem Götzen werden, dem wir alles opfern und in 

quantitative Kategorien einordnen: Produktion, Erträge, Menschen, sogar die Kirche. Ernst 

Friedrich Schumacher warnte 1973 in seinem vor allem (aber nicht nur) für Ökonomen 



 2 

bestimmten Buch „Small is beautiful“, dass dies keine ernsthafte Resonanz fand und keine 

zivilisatorische Korrektur in diesem Bereich und in dieser Frage bewirkte.[1] 

1.2. Was macht eine Gemeinde, eine Kirche zu einer Minderheit? 

Im Falle der Kirche wäre eine etwas humorvolle Herangehensweise angebracht: Wann war die 

Kirche jemals in der Mehrheit? Nach dem Ende der Christenverfolgungen? Nach dem 4. 

Jahrhundert, als es gefährlich war, Heide zu sein? Stanley Hauerwas charakterisiert die 

„konstantinische Wende” (in Anlehnung an J. H. Yoder) treffend: „Vor Konstantin mussten die 

Christen glauben, dass Gott in der Welt aktiv ist, denn die Welt verfolgte sie bis zum Tod. Nach Konstantin 

mussten die Christen glauben, dass Gott in der Kirche wirksam ist, da die Welt vom Kaiser regiert wurde. Mit 

anderen Worten: Vor Konstantin erforderte es Mut, Christ zu sein, nach Konstantin brauchte man Mut, um 

Heide zu sein.”[2] Welche Mehrheit konnte die obligatorische Staatsreligion nach Theodosius 

erreichen? Im Mittelalter entstand die christliche Ära, in der das Christentum oft Kultur 

(Christendom, Christentum) bedeutete und nicht unbedingt die konsequente Nachfolge Christi.[3] 

2. Die Minderheitenkirche 

In der christlich-politisch-theologischen Literatur der letzten vierzig bis fünfzig Jahre in 

Westeuropa und Nordamerika ist die Kirche als Minderheit zu einem Schlüsselbegriff geworden. 

Es gibt sowohl Unterschiede als auch Gemeinsamkeiten zwischen dem in der westlichen 

Theologie verwendeten Begriff und dem Begriff, der im ethnisch minoritären Umfeld 

Transsilvaniens geprägt wurde. Der Unterschied besteht darin, dass dort in erster Linie der 

Rückgang aufgrund der Säkularisierung die christliche Kirche zu einer Minderheit macht, 

während wir in unserem Fall vor allem die in ethnischen Minderheiten organisierte Kirche als 

Minderheit bezeichnen. 

Es ist wichtig anzumerken, dass es in der westlichen Theologie und im kirchlichen Diskurs früher 

eine starke Abneigung gegen ethnisch organisierte Gemeinden und Kirchen gab. Was die Begriffe 

Heimat, Vaterland, Volk, Nation und Nationalität betrifft, so wurden diese durch die extremen 

politischen Kräfte (sowohl der Rechten als auch der Linken) des 20. Jahrhunderts erfolgreich 

pervertiert, einerseits durch die Volks- und Nationvergötterung der Nationalsozialisten, 

andererseits durch die internationalistische Politik der kommunistischen Diktaturen. Daher rührt 

die Abneigung. In den letzten Jahrzehnten jedoch erkennt und akzeptiert sowohl das 

Christentum in Übersee als auch in Westeuropa zunehmend die von Einwanderern gegründeten, 

ethnisch geprägten Kirchen und Gemeinden. 

https://www.deepl.com/en/translator#_ftn1
https://www.deepl.com/en/translator#_ftn2
https://www.deepl.com/en/translator#_ftn3


 3 

2.1. Die Kirche als Minderheit in der Welt 

In den ersten Jahrhunderten der Christenverfolgung war es für die Christen „leichter”, an den 

Grundsätzen des Evangeliums festzuhalten. Selbst die Versuchung, sich der Macht 

anzuschließen, kam nicht in Frage. Der zeitgenössische niederländische Theologe Abraham van 

de Beek[4] zitiert aus einem Brief an Diognet: „… Christen sind Fremde. Unabhängig davon, in welchem 

Land sie leben. Sie verhalten sich wie Fremde, weil sie Gottes Volk sind. Als Fremde suchen sie den Frieden der 

Stadt, in der sie leben. Sie sind gehorsame Bürger, solange sie nicht den Namen ihres Herrn verleugnen müssen.”[5] 

Die Christen der ersten Jahrhunderte mussten auch existenziell erfahren, dass ihr Aufenthalt auf 

Erden nur vorübergehend und darüber hinaus unvorhersehbar war. 

2.1.1. Die Kirche im Reich: Augustinus 

Augustinus suchte im Römischen Reich nach einem modus vivendi für die Kirche. Seine Haltung 

gegenüber dem Römischen Reich kommt in seinem Werk „De civitate Dei“ (dt. „Über die Stadt 

Gottes“) deutlich zum Ausdruck. Als Gemeinde Gottes, als „Stadt Gottes”, in einer Minderheit 

in einem Reich, in einer irdischen „Stadt” zu leben, die anders ist als die Stadt Gottes, andere 

Werte hat, eine andere, nämlich eine götzendienerische heidnische Religion. In ihr präsent zu 

sein, ohne sich ihr anzupassen. 

2.1.2. Die Kirche in der Stadt: Calvin 

Während seiner Flucht aus Frankreich erlebte Calvin am eigenen Leib, dass die christliche 

Gemeinde buchstäblich eine Gemeinschaft von Fremden auf dieser Erde ist. Er wurde in Genf 

als Flüchtling aufgenommen und zum Gemeindedienst verpflichtet. Die durch hugenottische 

Flüchtlinge wachsende Gemeinde in der Genfer Kirche war zunächst für die Kantone und später 

auch für die Nachbarländer ein Beispiel dafür, dass eine Minderheitskirche eine 

gesellschaftsbildende, wegweisende Rolle spielen kann. Auch wenn sie ständig „gegen den Wind“ 

lebt und arbeitet. Mit „Gegenwind“ ist hier der Einfluss der größeren römisch-katholischen 

Umgebung bzw. der libertinistischen Machtgruppe im engeren Umfeld Genfs gemeint, der mal 

stärker, mal schwächer ist. 

2.1.3. Die Kirche nach der Kultur des „Christentums“ (postchristendom): Stanley 

Hauerwas 

Der zeitgenössische Mennonit/Anabaptist Stanley Hauerwas geht davon aus, dass die Kirche 

schon immer eine Minderheit war. 

https://www.deepl.com/en/translator#_ftn4
https://www.deepl.com/en/translator#_ftn5


 4 

Hauerwas ist nicht beeindruckt von der von Konstantin dem Großen zur Mehrheit erklärten 

Christenheit, sondern macht unter anderem die konstantinische Wende dafür verantwortlich, 

dass die christliche Kirche zur Gefangenen und dann zur Geliebten der politischen Macht wurde. 

„Wir hätten viel weniger Zwangsvorstellungen von der Herrschaft über die Welt, wenn wir uns mit unserer 

Minderheitenposition abfinden würden. Wir sollten diese Position nicht als einen bösen Scherz des Schicksals oder 

als eine mächtige neue Entwicklung betrachten, sondern einfach als die Entlarvung des Mythos der Christenheit, 

der nie wahr war, auch nicht zu der Zeit, als man daran glaubte.”[6] Deshalb fällt es der christlichen 

Kirche heute, in einer Zeit des Niedergangs der christlichen Kultur, so schwer, zu ihrer vom 

Evangelium bestimmten Identität zurückzufinden. Die Nostalgie nach dem massenhaften, 

„mehrheitlichen“ Christentum ist zu stark. 

2.1.4. Die Kirche im säkularen Staat: Stefan Paas 

Stefan Paas[7], sucht nach dem Abklingen der grossen europäischen Evangelisierungsprojekte des 

späten 20. und frühen 21. Jahrhunderts und nach den bescheidenen Erfahrungen mit 

Gemeindegründungen in Amsterdam ähnlich wie Hauerwas, dass in den europäischen und 

nordamerkikanischen Kirchen das Christentum (Christendom) gefährlich mit dem christlichen 

Glauben und der Jüngerschaft vermischt ist, die in Massenkirchen gedacht werden. Es besteht 

eine unangenehme Spannung zwischen dem Wachstumsziel der kirchlichen Mission und 

zahlreichen neutestamentlichen Aussagen, in denen die Jüngerschaft, die Gemeinde, als 

Minderheit der Welt erscheint. Denn Jesus und die Apostel sprechen oft von der Kirche als 

Licht, Salz, Fremden und Wanderern, als Bürgern des Himmels auf Erden, als ersten Früchten, 

als kleiner Herde.[8] 

Paas stellt in einer theologisch-historischen Einleitung fest, dass die Theorie des Zusammenpralls 

zwischen dem himmlischen und dem irdischen Reich des Ambrosius dem augustinischen Modell 

folgte, wonach das neue Reich das alte umgestalten muss. Daraus ergab sich in der Praxis der 

westlichen christlichen Kirche, dass Kirche und Kultur aufgebaut werden müssen. Mit einem 

Ausdruck aus dem 19. Jahrhundert ausgedrückt, drehte sich die christliche Mission immer um 

Bekehrung und „Zivilisation”. Es ging nicht nur darum, den Heiden das Evangelium zu bringen, 

sondern auch die Zivilisation. Die Grenze zwischen beiden verschwamm oft. Anstelle einer 

Kirche bauten und pflegten wir beispielsweise eine Kultur. Anstelle der Mission wurde die 

Erlangung von Macht, die Erhaltung von Einfluss und der Export der westlichen Zivilisation 

zum Ziel. In der frühen europäischen Christenheit stand die Zivilisation im Vordergrund: Den 

germanischen Stämmen wurde die Kultur (die christliche Zivilisation) aufgezwungen, und erst 

https://www.deepl.com/en/translator#_ftn6
https://www.deepl.com/en/translator#_ftn7
https://www.deepl.com/en/translator#_ftn8


 5 

danach nahmen sie das Christentum an. Das Christentum blieb ein Nebenprodukt der Kultur. So 

konnte eine weniger intensive Form des Christentums entstehen, die oft mit vorchristlicher 

Religiosität vermischt war.[9] 

Paas sucht in seiner Suche nach einem Weg nach den, menschlich gesehen, bescheidenen 

Ergebnissen der Gemeindegründung in Amsterdam die Grundlage für ein neues Paradigma in 

den „Minderheitenmodellen” der Heiligen Schrift. In der säkularen Gesellschaft der 

Niederlande/Westeuropas sind für ihn zwei Vorbilder aus der Heiligen Schrift der 

Ausgangspunkt: einerseits das Volk, das im Buch Daniel erscheint, das seine Heimat, seine 

nationale Existenz und seine Mehrheitsposition verloren hat, traumatisiert als babylonische 

Diaspora lebt, andererseits die um den Mittelmeerraum verstreuten Gemeinden, an die der 

Apostel Petrus seinen ersten Brief richtet. 

3. Der schmale Weg: ein Modell zur Auslegung der Bibel. Die Kirche: eine Minderheit 

Theologische Kritik am Begriff „Minderheit” 

In der Heiligen Schrift begegnen wir oft, dass der Herr den Glauben der Seinen stärkt, indem er 

ihnen trotz ihrer zahlenmäßigen Unterlegenheit zeigt, dass es vor ihm keine Hindernisse gibt. 

Sein Sieg hängt nicht von der zahlenmäßigen Überlegenheit ab. Oft reicht ein Rest des Volkes 

Gottes aus, damit es weiterbesteht und daraus eine Zukunft entstehen kann. Siehe die 

Geschichten von Gideon, Elia, David und Goliath. 

3.1. Beispiele aus der Heiligen Schrift. Als Minderheit in einer fremden Umgebung: die 

babylonische Gefangenschaft. Kleine Anfänge in den Gleichnissen Jesu: Sauerteig, 

Senfkorn, kleine Herde 

Der Brief Jeremias an die Verbannten in Babylon (Jer 29,1-23) 

Und bemüht euch um das Wohl der Stadt, in die ich euch verschleppt habe, und betet für sie zum Herrn, denn 

ihrem Wohl geht es auch um euer Wohl! Jer 29,7 

Israel erlebte nach der Eroberung in dieser Gefangenschaft zum ersten Mal, was es bedeutet, den 

Status der Mehrheit zu verlieren und als Minderheit in einer fremden Umgebung zu leben und zu 

überleben. 

https://www.deepl.com/en/translator#_ftn9


 6 

Stefan Paas: Er ordnet die Verbannung in den gesamten Heilsgeschichten ein und stellt fest, dass 

die Bibel von der Vertreibung Adams und Evas bis zur Verbannung des Johannes nach Patmos 

ein Buch der Entwurzelung und Heimatlosigkeit ist. Menschlich gesehen war zu erwarten, dass 

das winzige Israel danach aufhören würde zu existieren. Das Gegenteil geschah jedoch, denn 

Israel fand im Exil zu einem neuen Gottesglauben, der auf den alten Traditionen aufbaute, aber 

voller neuer Entdeckungen war. 

Beispiele aus den Gleichnissen Jesu 

Das Gleichnis vom Senfkorn (Mt 13,31-32; Mk 4,30-32; Lk 13,18-19) 

„Jesus bezog sich nicht auf die Vergrößerung des Kreises seiner Jünger, sondern darauf, dass das Reich Gottes 

unsichtbar wächst und sich ausbreitet. Die Form der Kirche entspricht „im besten Fall” dem Senfkorn 

und dem Sauerteig, nicht dem Baum und dem aufgegangenen Teig. [10] 

Die Voraussetzung für das Wachstum der Gemeinde ist nicht die Masse, die Vielzahl, die 

menschliche Kraft. Die einzige Voraussetzung ist, dass man die Verheißung der Zukunft, die 

Verheißung der Ausbreitung und des Wachstums des Reiches Gottes nicht in Zweifel zieht. 

Vertraue auf den, der die Verheißung gegeben hat. 

Nicht alles (Holz, Nest, Vögel) war von vornherein gegeben, aber in dem Wort und durch das 

Wort ist alles gegeben, was zum Leben und damit für die Zukunft notwendig ist: Der Heilige 

Geist, der mit dem Wort verbunden ist, ermutigt uns, dass Gottes bloße Worte genügend Kraft 

haben, um seine Herrschaft auszubreiten und sein Reich wachsen zu lassen. 

Das Gleichnis vom Sauerteig (Mt 13,33 und Lk 13,20-21) 

Es braucht nur wenig Sauerteig, unverhältnismäßig wenig im Vergleich zum Brotteig, und doch 

lässt er die große Menge Teig aufgehen. Die verborgene, innere Kraft des wenigen Sauerteigs 

durchdringt und durchdringt die gesamte Teigmasse. Das Schicksal des Wortes hängt weder von den 

Jüngern noch von hinderlichen Umständen ab. Heute würde man sagen: Das Wort ist eine innere Kraft, die nicht 

an weltliche oder kirchliche „Infrastrukturen” gebunden ist. Kozma fügt hinzu, dass Gott nicht die Jünger, 

die an ihrer Mission zweifeln, überzeugen will, sondern ihr Vertrauen in das Wort stärken will. 

[11] 

Die kleine Herde (Lk 12,32) 

https://www.deepl.com/en/translator#_ftn10
https://www.deepl.com/en/translator#_ftn11


 7 

„Fürchtet euch nicht, ihr kleine Herde, denn es hat eurem Vater gefallen, euch das Reich zu geben.” 

Dass das Oberhaupt der Kirche uns als kleine Herde bezeichnet, nachdem er uns humorvoll (Wer 

von euch kann durch seine Sorge sein Leben um eine Elle verlängern? Lk 12,25) mit unserer existenziellen, 

„diensthabenden” Sorge konfrontiert hat, wirkt tröstlich. Wir dürfen jedoch auch nicht 

übersehen, dass das Versprechen seines Landes keine in der Gegenwart vollendete Lösung 

vorwegnimmt. Die Ängste, die aus unserem Leben als Minderheit in der Kirche resultieren, die 

„Diaspora-Psychose“[12] verlangen sofortige Lösungen. Hier erhalten wir das Versprechen des 

Landes. Diese Verheißung wird sich in der Zukunft erfüllen, deren Anfänge bereits im 

Evangelium vorhanden sind. Unsere Ängste entspringen der vorletzten Wirklichkeit, Trost und 

Ermutigung müssen wir jedoch aus der Verheißung der letzten Wirklichkeit schöpfen. 

4.  Minderheitenkirche: Von traumatischer Erfahrung zu einem ekklesiologischen 

Paradigma 

4.1.  Eine Gott gehorsame, leidende, freudige und prophetische Gemeinschaft 

a. Die Kirche ist keine Gemeinschaft von Individuen, die über das irdische Reich und über ihr 

eigenes Leben herrschen, und auch keine Gemeinschaft, die ihrem Schicksal, ihrer Bestimmung 

ausgeliefert ist. Die Kirche ist eine Gemeinschaft, die sich in einer atomisierten Welt 

versammelt. Eine Gemeinschaft, die in der Liebe Gottes fest verwurzelt ist, in einer 

entwurzelten Gesellschaft. Diese Gemeinschaft versammelt sich um ihren herrschenden Herrn 

und König und nicht aus Eigeninteresse oder aus dem Interesse einer Gruppe. Sie versammelt 

sich aus Gehorsam und nicht aus Angst. 

b. Die Kirche ist eine leidende Gemeinschaft, die in ständigem Konflikt mit den von Christus 

besiegten Fürstentümern und Mächten steht. Hier sprechen wir von Martyrium, wie es beim 

Apostel Johannes konkret wird. Bei Johannes von Patmos ist die Kirche in Wirklichkeit eine 

Märtyrergemeinschaft. „…und ich sah die Seelen derer, die ihr Leben für das Zeugnis Jesu und für das Wort 

Gottes verloren hatten“ (Offb 20,4). Mit „die Märtyrer“ versteht Johannes in der Offenbarung die 

gesamte Kirche. Das Abendmahl ist auch ein Zeichen für die leidende Kirche. Dieses Zeichen 

prägt die Kirche. Das eine Brot bildet die Gemeinschaft eines Leibes (1 Kor 10,17). Die Kirche 

ist die Gemeinschaft derer, die sich nicht nur um Christus versammeln, sondern mit ihm in 

seinem Tod eins sind. 

https://www.deepl.com/en/translator#_ftn12


 8 

c. Als Antwort auf die Verherrlichung Christi ist die Kirche eine glückliche Gemeinschaft. Dies 

liegt trotz aller möglichen Leiden darin begründet, dass der Geist dessen in ihr wohnt, der Jesus 

von den Toten auferweckt hat (Röm 8,11). Diese Botschaft der Auferstehung gilt innerhalb und 

außerhalb der Kirche. In der Auferstehung feiert die Kirche den größten Sieg und die 

Wiederherstellung der Schöpfungsordnung. Diese Freude ist die Wurzel der Haltung der Christen 

gegenüber der geschaffenen Welt. Die Freude ist eine moralische Haltung und hängt nicht von 

inneren oder äußeren Umständen ab. 

d. Die Kirche verkündet Gottes Wort als Antwort auf die Verherrlichung Christi. Gottes Wort ist 

die Rede, die Gott an den Menschen richtet, aber auch die, zu der er den Menschen einlädt, sich 

an ihn zu wenden. Das bedeutet, dass die Kirche prophetisch und betend bleiben muss. 

Prophetisch zu sein bedeutet, hier und jetzt das Wort Gottes in der Kirche, aber auch in der Welt 

zu verkünden. Prophetisch zu sein bedeutet, die gegenwärtige Situation im Lichte des Wortes 

Gottes zu analysieren und beim Namen zu nennen. Die Kirche ist Prophetin für die Welt. 

4.2. Ein fremdes, aber priesterliches Geschlecht in einer säkularisierten Welt 

Die Kirche als fremde Familie 

Israel wird von Gott oft daran erinnert, dass es in seiner Haltung gegenüber Fremden nicht 

vergessen soll, dass es selbst in Ägypten fremd war. Diese Mahnung diente dazu, die Mehrheit 

dazu anzuhalten, Fremde, Neuankömmlinge und Proselyten aufzunehmen. Diese Mehrheitslage 

änderte sich mit der babylonischen Gefangenschaft, und im Neuen Testament wurde klar, dass 

die über die Welt verstreuten Christen „doppelte” Fremde sind: einerseits, weil sie in 

verschiedene Länder und unter verschiedene Völker verstreut wurden, um die Frohe Botschaft 

zu verkünden, andererseits, weil der Aufenthalt der Christen auf dieser Erde nur vorübergehend 

ist: Denn wir haben hier keine bleibende Stadt, sondern suchen die zukünftige. Hebr 13,14 

Der Apostel Petrus verwendet in seinem ersten Brief dreimal den Begriff „Fremde”: den Fremden 

in Pontus, Galatien, Kappadokien, Asien und Bithynien (1,1); verbringt die Zeit eures Fremdeverweibens mit 

Furcht (1,17) und ich ermahne euch als Fremde und Gäste (2,11). Christen haben also eine fremde 

Identität: Sie sind anders und relativ machtlos, schutzlos. 

Der Apostel Petrus verweist in erster Linie auf diese Andersartigkeit und Schutzlosigkeit, wenn er 

Christen als Fremde und Ausländer bezeichnet. Anders in dem Sinne, dass ihre christliche 

Identität keine Privatsache ist, sondern gesellschaftliche Konsequenzen hat. Sie leben anders als 



 9 

die Welt. Sie sind schutzlos in dem Sinne, dass sie ihre Identität in einem Umfeld leben müssen, 

das diese nicht unterstützt und ihr oft sogar Widerstand entgegensetzt. Christen haben nicht die 

Macht, sich in der Gesellschaft nach ihren eigenen Vorstellungen einzurichten. Dies ist 

zunehmend charakteristisch für die säkulare Gesellschaft in Europa. Die christliche Gemeinde 

kann sich immer weniger darauf verlassen, dass das Christentum eine allgemein akzeptierte 

kulturelle Notwendigkeit ist. 

Die Kirche als Priestergilde 

Paas zufolge sind die beiden Pole der Zukunft und des Priestertums für die missionarische 

Identität kleiner christlicher Gemeinden in einem säkularen Umfeld unverzichtbar. In 1 Petr 2 

bezeichnet er seine Leser zweimal als Priester: heilige Priesterschaft (πνευματικος ιερατευμα 2,5) und 

königliche Priesterschaft (βασιλειον ιερατευμα 2,9). Mit diesem Ausdruck verweist der Apostel Petrus 

auf zwei Wendepunkte in der Geschichte des alten Israel: die Wanderung durch die Wüste und 

die Verbannung. 

Die Kirche als fremdes Geschlecht ermutigt die heutige Gemeinde, ihre christliche Identität zu 

suchen und zu stärken. Die Kirche als königliches Priestertum ist eine positive Metapher, da eine 

solche Kirche eine positive Beziehung zu der Welt hat, in der sie ihre Sendung hat. Die Metapher 

des Priestertums bestimmt die doppelte Ausrichtung der Sendung der Kirche: Die Kirche vertritt 

die Welt vor Gott und Gott vor der Welt. Die Kirche tritt vor Gott als eine dankbare, 

lobpreisende, liturgische Gemeinschaft und ist durch ihr Zeugnis, ihre Geduld, ihre Offenheit 

und ihre Freundlichkeit in der Welt präsent. Die Priester sind ihrer Definition nach eine 

Minderheitengemeinschaft, die dem Frieden ihrer Umgebung dient. Nichts ist seltsam oder 

unvollendet in einer Minderheitskirche, im Gegenteil, dies ist ihr „natürlicher Zustand”. Deshalb 

kann dieses Kirchenmodell der Neuankömmlinge und Priester in einer Situation wie der 

postchristlichen Europa verwendet werden.[13] 

Mit heiligem Geist leitet und erleuchtet sie diesen schmalen Weg. 

 

[1] Ernst Friedrich Schumacher, Small Is Beautiful: A Study of Economics As If People Mattered, 

Blond&Briggs, 1973. A small is beautiful entstand als Gegengewicht zu „bigger is better” und als 

Kritik am westlichen Wirtschaftsleben. Ungarische Übersetzung: A kicsi szép – Tanulmányok egy 

emberközpontú közgazdaságtanról, Katalizátor Könyvkiadó, 2014 

https://www.deepl.com/en/translator#_ftn13
https://www.deepl.com/en/translator#_ftnref1
https://bookline.ro/publisher/publisherProducts.action?id=8799&page=1


 10 

 

[2] https://www.uctv.tv/shows/Burke-Lecture-Stanley-Martin-Hauerwas-Dietrich-Bonhoeffer-

on-Truth-Politics-8498 , 14.08.2024, Übersetzung von mir 

[3] Corpus Christianum, in dem Kirche, Staat, Kultur und Volk miteinander vermischt waren, was 

eine säkularisierte Karikatur des Reiches Gottes war und dessen allmählichen Niedergang und 

Rückzug Bonhoeffer bereits Ende der 1930er, Anfang der 1940er Jahre ankündigte. 

[4] Abraham van de Beek (1946), zeitgenössischer niederländischer Theologe, ehemaliger 

Professor für Theologie an der Universität Leiden und der Vrije Universiteit Amsterdam, 

Gründer des IRTI (International Reformed Theology Institute, 1995). 

[5] Abraham van de Beek, Egyház és nemzet, In: Református Szemle, 102.3 (2009), 329. 

[6] Robuste kerk, 168. 

[7] Stefan Paas (1969), Professor für Missionswissenschaft in Amsterdam und Utrecht. 

[8] Stefan Paas, Vremdelingen en priesters, 81–82., im Folgenden Paas 

[9] Paas, 44–50. 

[10] Kozma, 179. 

[11] Kozma, 183. 

[12] Kozma Zsolt, Migration, Diaspora, Mission im Judentum und Christentum, In: Másképpen van 

megírva, Reformierte Kirche von Siebenbürgen, 2007, 99. 

[13] Paas, 185-196, 218. 

 

https://www.deepl.com/en/translator#_ftnref2
https://www.uctv.tv/shows/Burke-Lecture-Stanley-Martin-Hauerwas-Dietrich-Bonhoeffer-on-Truth-Politics-8498
https://www.uctv.tv/shows/Burke-Lecture-Stanley-Martin-Hauerwas-Dietrich-Bonhoeffer-on-Truth-Politics-8498
https://www.deepl.com/en/translator#_ftnref3
https://www.deepl.com/en/translator#_ftnref4
https://www.deepl.com/en/translator#_ftnref5
https://www.deepl.com/en/translator#_ftnref6
https://www.deepl.com/en/translator#_ftnref7
https://www.deepl.com/en/translator#_ftnref8
https://www.deepl.com/en/translator#_ftnref9
https://www.deepl.com/en/translator#_ftnref10
https://www.deepl.com/en/translator#_ftnref11
https://www.deepl.com/en/translator#_ftnref12
https://www.deepl.com/en/translator#_ftnref13

	Die Kirche als Minderheit
	1. Einleitung
	1.1. Der Begriff „Minderheit”
	1.2. Was macht eine Gemeinde, eine Kirche zu einer Minderheit?

	2. Die Minderheitenkirche
	2.1. Die Kirche als Minderheit in der Welt
	2.1.1. Die Kirche im Reich: Augustinus
	2.1.2. Die Kirche in der Stadt: Calvin
	2.1.3. Die Kirche nach der Kultur des „Christentums“ (postchristendom): Stanley Hauerwas
	2.1.4. Die Kirche im säkularen Staat: Stefan Paas


	3. Der schmale Weg: ein Modell zur Auslegung der Bibel. Die Kirche: eine Minderheit
	Theologische Kritik am Begriff „Minderheit”
	3.1. Beispiele aus der Heiligen Schrift. Als Minderheit in einer fremden Umgebung: die babylonische Gefangenschaft. Kleine Anfänge in den Gleichnissen Jesu: Sauerteig, Senfkorn, kleine Herde
	Der Brief Jeremias an die Verbannten in Babylon (Jer 29,1-23)
	Beispiele aus den Gleichnissen Jesu
	Das Gleichnis vom Senfkorn (Mt 13,31-32; Mk 4,30-32; Lk 13,18-19)
	Das Gleichnis vom Sauerteig (Mt 13,33 und Lk 13,20-21)
	Die kleine Herde (Lk 12,32)


	4.  Minderheitenkirche: Von traumatischer Erfahrung zu einem ekklesiologischen Paradigma
	4.1.  Eine Gott gehorsame, leidende, freudige und prophetische Gemeinschaft
	4.2. Ein fremdes, aber priesterliches Geschlecht in einer säkularisierten Welt
	Die Kirche als fremde Familie
	Die Kirche als Priestergilde



